
Lorem    1



VOLUME 7



Conselho Editorial 

Cristina Suarez Copa Velasquez
Marcelo Rito 
Maria Auxiliadora F. Baseio 
Mariana Bugano de Alcantara
Maraisa Gardinali Gaiad

Conselho Científico

Allan G. da Silva (FRS) 
Constanza Kaliks G. (Goetheanum) 
Cristina Ferreira Mansberger (FRS) 
Daniela M. Meirelles (FRS) 
Dayse Cristina Araújo da Cruz (FRS) 
Elaine Marasca (UNICAMP) 
Elisa Vieira (UENP) 
Érica Delgado (UFJF)
Guilherme M. V. de S. Oliveira (USP) 
João Moreno Sant’Ana (FRS)
Jonas Bach Junior (UFTM) 
Karla Neves (FRS) 
Lígia Maria C. Silva Cortez (ESCH) 
Marquilandes Borges de Sousa (USP)
Maria Clarissa Mendes (FRS) 
Maria do Carmo L. Abi-Sâmara (FRS)
Maria Florencia Guglielmo (FRS) 
Mariana Bugano de Alcantara
Melanie G.  Mangels Guerra (FRS)
Nilson Machado (USP) 
Oscar Vilhena Vieira (FGV) 
Tarita de Souza (FRS)
Yuri Rodrigues da Cunha (UNESP)

Corpo de Pareceristas 

Cristina Suarez Copa Velasquez (FRS)
Daniela M. Meirelles (FRS) 
Dayse Cristina Araújo da Cruz (FRS) 
Elisa Vieira (UNESP)
Maíra Kahl Ferraz (IFSP)
Marcelo Rito (FRS)
Maria Clarissa Mendes (FRS)
Maria do Carmo L. Abi-Sâmara (FRS)
Maria Florencia Guglielmo (FRS) 
Melanie G.  Mangels Guerra (FRS)
Wagner Leite Viana (UFMG)
Yuri Rodrigues da Cunha (UNESP)

Fotografia da capa 
Paula Toschi Dassie

Preparação e Revisão 

Maria Auxiliadora Fontana Baseio
Adriana de Oliveira Nogueira

Revisão em Língua Inglesa
Manoela Trevisan Ortiz

Revisão em Língua Espanhola
Sandra Paola Morales Mercado

Editoração Eletrônica
Paula Toschi Dassie (SAGST)

Apoio

Copyright © 2025 Faculdade Rudolf Steiner
Todos os direitos são reservados à Faculdade Rudolf Steiner

Revista Jataí
ISSN: 2764-2070

E-ISSN: 2764-6890

Faculdade Rudolf Steiner
Rua Job Lane, 900, Alto da Boa Vista, São Paulo, Brasil

CEP:04639-001, Telefone: (5511)56869863, E-mail: jatai@frs.edu.br
http://faculdaderudolfsteiner.edu.br



Prezados leitores,

Este sétimo volume da Revista Jataí coloca em evidência um tema caro à 
pesquisa contemporânea, com o dossiê Contemplar saberes: fenomenologia para 
uma educação transformadora.  O objetivo é discutir, refletir e construir perspec-
tivas conjuntas para os diferentes objetos de estudo que a contemporaneidade 
pós-colonial nos coloca.  Inspirado no gesto analítico instituído por Goethe, se-
gundo o qual é necessário “olhar o mundo com os olhos do espírito”, o dossiê visa 
compartilhar abordagens propostas por pensadores que consideram a fenome-
nologia como uma mirada adequada ao nosso tempo. Busca-se problematizar a 
tradicional dicotomia sujeito/objeto para elevar os estudos das Ciências Humanas 
ao campo da insurreição dos saberes, no qual a disputa entre conhecimento e 
saber pende para a ultrapassagem de todo e qualquer epistemicídio, seja nos es-
tudos acerca das individualidades, seja nas análises do contexto social. Confiante 
de que uma educação de fato inclusiva e diversa necessita de uma metodologia 
inspirada no fomento à liberdade, afeto e engajamento, este volume buscará im-
pulsionar reflexões sobre princípios educacionais que orientem práticas atualiza-
das a partir das demandas do nosso tempo e do nosso território.

O volume apresenta doze textos — entre artigos e relatos de experiência 
— apenas dois deles se alinham ao dossiê temático. Essa disparidade sinaliza a 
existência de possíveis lacunas a serem exploradas no âmbito da fenomenologia. 
Em fluxo contínuo, contamos com dez textos, que se diversificam em temáticas 
relevantes, como formação de professores, práticas pedagógicas inovadoras, ca-
minhos para a inclusão social, cultural, educacional, com discussões, provocações 
e questionamentos à Pedagogia Waldorf em contexto contemporâneo. 

No primeiro artigo do dossiê, Educação como afastamento(retorno) do(ao) 
mundo-da-vida: princípios para uma pedagogia fenomenológica, Eduardo Ma-
randola Jr. e Maíra Kahl Ferraz discutem, de maneira propositiva, a partir da críti-
ca fenomenológica ao conhecimento, como a ciência objetiva promove o afasta-
mento do mundo-da-vida e propõem uma pedagogia focada na experiência e no 
conhecimento vivo.

Editorial



No segundo texto, Registro do brincar de uma criança estrangeira com 
seus pares na Educação Infantil sob abordagem da observação fenomenológica, 
Thatiza Curuci e Mônica Teresinha Marçal abordam o brincar como processo hu-
manizador, como “uma fonte que emerge da natureza humana” para a criança 
saudável. O relato de experiência, em perspectiva fenomenológica, amplia não 
apenas a compreensão sobre o brincar, mas também a riqueza da observação 
que possibilita registrar, de maneira mais criativa e poética, passagens do desen-
volvimento infantil. 

Em fluxo contínuo, apresenta-se o artigo de Gabriela Hilarino Simões, no-
meado A Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf: estru-
turando o corpo para conhecer a si mesmo, que, com base em Rudolf Steiner, 
valoriza o autoconhecimento, relacionando esse processo à disciplina de Educa-
ção Física. Reconhece a importância das fases do desenvolvimento infantil – es-
pecialmente entre os 9 e 14 anos, considerando o ensino uma via privilegiada 
para o desenvolvimento da consciência corporal, emocional e social dos alunos, 
fortalecendo, assim, experiências que favorecem o reconhecimento de limites, 
potencialidades e valores humanos.

Em seguida, a pesquisa de José Américo Santos Menezes, Giovana Barbosa 
de Souza e Susanne Charlotte Rotermund aborda a Formação Mainumby, criada 
no seio da Associação Monte Azul com bases antroposóficas, e a importância des-
sa metodologia inovadora para a Educação Comunitária, para a Educação Popular 
e para o cenário educativo no Brasil.

Sandra Morales Mercado, em Pensar, sentir e querer a diversidade étnica, 
cultural e linguística dos países da América Latina dentro da formação de profes-
sores Waldorf, também trata das práticas de formação de professores e enfatiza 
a necessidade de valorizar os diferentes saberes e combater desigualdades, dis-
criminações e preconceitos, sobretudo nos últimos anos, com o nascimento dos 
movimentos decoloniais e antirracistas dentro das escolas Waldorf. 

Wagner Leite Viana e Janaina Barros Silva Viana, em Escritas de carta-res-
posta sobre a poética da aula: da oralidade em fazeres de arte contemporânea 
de autoria negra para oralituras, versam sobre os gestos contidos no interior de 
uma aula, compreendida como um “lugar de visitação de indagações, experiên-
cias, fazeres, relações, repertórios”. Utilizam como referência temática sobretudo 



a produção de arte de autoria negra brasileira contemporânea e, como referência 
de gênero discursivo, a carta, por se avizinhar da oralidade. A palavra torna-se 
artesania do pensamento.

No artigo Do gesto ao traço: a linha em desvio na experimentação, Marcel-
le da Silva Sant’Anna, igualmente em tom poético, questiona, a partir de pesquisa 
qualitativa e bibliográfica apoiada em Kandinsky, Tim Ingold, Michael Martin e 
Fayga Ostrower, as abordagens pedagógicas tradicionais que tendem a restringir 
a linha a um traço normativo e previsível, desconsiderando suas potências ex-
pressivas e estéticas. A autora compreende a linha como manifestação do gesto 
e como elemento constitutivo da experimentação gráfica no ensino e na prática 
do desenho. Sua abordagem favorece uma pedagogia do desenho que enfatiza o 
processo, a diversidade dos traços e a libertação poética do traçado.

Harry Zárate Ceballos, em Una breve comprensión del diseño de formas, 
discute a definição do desenho de formas e as problemáticas atuais dessa arte na 
Pedagogia Waldorf a partir de uma análise qualitativa focada em ensino e funda-
mentos epistemológicos da disciplina.

Com semelhante impulso questionador, Maíra Kahl Ferraz e Camila Alves 
Kroupa, em A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial? - perspectivas a partir do 
ensino de Geografia, buscam estabelecer diálogo de Rudolf Steiner com pesqui-
sadores do Sul Global, abordando os princípios humanistas do fundador da Pe-
dagogia Waldorf e as possibilidades de realização de uma educação descolonial, 
sobretudo no que se refere ao ensino da Geografia.

Talita Acrênea Melone, em Narrando as histórias de vida: a biografia hu-
mana como instrumento de conexão com as próprias origens e a identidade co-
letiva, realiza uma experiência educativa com o 9º ano em uma escola pública de 
Pedagogia Waldorf no interior fluminense, articulando os fundamentos Waldorf 
com abordagens decoloniais, ao narrar a trajetória de Maria Andrade Melone, 
sua avó, uma mulher negra, migrante, semianalfabeta e acreana. 

Nessa mesma perspectiva de narrar a partir da própria história de vida, Fa-
biane Aparecida Waldhelm, em Narrativa autobiográfica como estratégia de for-
mação docente: relato de experiência, descreve o desenvolvimento e a realização 
do curso “Teias da Inclusão: diálogo com professores sobre diversidade na pers-
pectiva da Pedagogia Waldorf”, que se configurou como espaço de acolhimento 



e ressignificação, destacando sua potência para transformação pedagógica. Os 
resultados evidenciam a relevância de se criar contextos de escuta ativa aliados 
aos fundamentos da pedagogia Waldorf para promover práticas docentes mais 
sensíveis, humanizadas e comprometidas com a diversidade.

Por fim, também preocupada com os possíveis caminhos da inclusão, Li-
diane Cristina Maziero, em Intersecção entre saúde e educação no processo de 
aprendizagem do aluno surdo e a contribuição da neurociência nesse processo, à 
luz dos novos estudos da neurociência, fortalece reflexões sobre as viscerais rela-
ções entre educação e saúde, abordando o processo de aprendizagem do aluno 
surdo.

 Este sétimo volume da Revista Jataí coloca em evidência um importante 
desafio. O reduzido número de textos voltados à fenomenologia sinaliza menos 
uma lacuna ou uma deficiência e mais um convite a novas investigações.  As re-
flexões sobre formação de professores, inovação pedagógica e inclusão — te-
máticas que circunscrevem a maioria dos textos deste volume — assinalam uma 
direção para ancorar nosso pensar, sentir e querer. Confiamos que este volume 
servirá como impulso necessário para que novas pesquisas e novos diálogos tra-
gam a educação para o centro do debate, de maneira que este periódico continue 
a abrir espaço para questionamento e construção de um futuro educativo que 
responda, com sabedoria, aos desafios do nosso tempo.

Os editores



Sumário

ARTIGOS, RELATOS DE EXPERIÊNCIA (DOSSIÊ)

Educação como afastamento(retorno) do(ao) mundo-da-vida: princí-
pios para uma pedagogia fenomenológica
Eduardo Marandola Jr. e Maíra Kahl Ferraz

Registro do brincar de uma criança estrangeira com seus pares na Edu-
cação Infantil sob abordagem da observação fenomenológica
Thatiza Curuci e Mônica Teresinha Marçal

ARTIGOS EM FLUXO CONTÍNUO

O ensino da educação física no ensino fundamental na Pedagogia Wal-
dorf: estruturando o corpo para conhecer a si mesmo
Gabriela Hilarino Simões

Mainumby: em busca de uma metodologia que desperte o humano 
no humano
José Américo Santos Menezes, Giovana Barbosa de Souza, Susanne 
Charlotte Rotermund

Pensar, sentir e querer a diversidade étnica, cultural e linguística dos 
países da américa latina dentro da formação de professores Waldorf
Sandra Paola Morales Mercado

Escritas de carta-resposta sobre a poética da aula: da oralidade em fa-
zeres de arte contemporânea de autoria negra para oralituras
Wagner Leite Viana, Janaina Barros Silva Viana   

Do gesto ao traço: a linha em desvio na experimentação
Marcelle da Silva Sant’Anna

1

25

45

59

83

109

133



Una breve comprensión del diseño de formas
Harry Zarate Ceballos 

A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial? Perspectivas a partir do 
ensino de Geografia
Maíra Kahl Ferraz e Camila Alves Kroupa

Narrando as histórias de vida: a biografia humana como instrumento 
de conexão com as próprias origens e a identidade coletiva
Talita Acrênea Melone 

Narrativa autobiográfica como estratégia de formação docente: relato 
de experiência
Fabiane Aparecida Waldhelm

A intersecção entre saúde e educação no processo de aprendizagem 
do aluno surdo e a contribuição da neurociência nesse processo
Lidiane Cristina Maziero 

151

187

209

223

237



ARTIGOS, 
RELATOS DE EXPERIÊNCIA 

E ENSAIOS
(DOSSIÊ)





Princípios para uma pedagogia fenomenológica    1

EDUCAÇÃO COMO 
AFASTAMENTO(RETORNO) 

DO(AO) MUNDO-DA-VIDA: 
PRINCÍPIOS PARA UMA 

PEDAGOGIA FENOMENOLÓGICA
Eduardo Marandola Jr.*

Maíra Kahl Ferraz**

*Professor da Faculdade de Ciências Aplicadas da Universidade Estadual de Campinas (FCA/
UNICAMP). E-mail: ejmjr@unicamp.br.
**Professora do Instituto Federal de Educação (IFSP) e Professora do Programa de Pós-grad-
uação Interdisciplinar em Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, Universidade Estadual de 
Campinas (ICHSA/UNICAMP). E-mail: mairakf@ifsp.edu.br.

mailto:ejmjr@unicamp.br


2    Revista Jataí

RESUMO

Escola e educação são temas em constan-
te debate em nossa sociedade. Campo de 
disputas políticas, ideológicas e narrativas, 
envolve também diferentes questões epis-
temológicas e ontológicas. A fim de contri-
buir para essa discussão de maneira propo-
sitiva, retomamos a crítica fenomenológica 
ao conhecimento, que sinaliza para a ma-
neira como a ciência objetiva promove o 
sistemático afastamento do mundo-da-vi-
da. Para Husserl, reorientar a ciência im-
plica superar dicotomias da Modernidade, 
voltando-se para a experiência como pos-
sibilidade e essência do conhecimento. O 
retorno ao mundo-da-vida, portanto, seria 
a possibilidade de construção de práticas 
pedagógicas abertas e libertárias. O texto 
reúne, após considerar as reverberações 
de tais ideias em algumas teorias peda-
gógicas centradas na experiência, cinco 
princípios para uma pedagogia fenome-
nológica, como heurística: conhecimento 
como acontecimento fenomênico que se 
dá no encontro dialógico e intersubjetivo 
professor-aluno-mundo; conhecimento é 
encarnado e corpóreo, circunstancial e vo-
litivo; sentido experiencial e existencial do 
conhecimento, enquanto ser-lançado-no-
-mundo; liberdade e autonomia partem da 
apropriação do conhecimento, como co-
nhecimento vivo; promover a articulação 
e a integração (circularidade) da tradição 
com o vir-a-ser, da memória com o projeto.

Palavras-chave: fenomenologia e Educa-
ção; experiência; ser-no-mundo.

ABSTRACT

School and education are topics of cons-
tant debate in our society. Field of political, 
ideological and narrative disputes, it also 
involves different epistemological and on-
tological issues. In order to contribute to 
this discussion in a proactive manner, we 
return to the phenomenological critique of 
knowledge, that points to the way in which 
objective science promotes systematic dis-
tancing from the world of life. For Husserl, 
reorienting science implies overcoming 
dichotomies of Modernity, turning to ex-
perience as the possibility and essence of 
knowledge. The return to the world of life, 
therefore, would be the possibility of cons-
tructing open and libertarian pedagogical 
practices. After considering the reverbe-
rations of such ideas in some pedagogical 
theories centered on experience, the text 
brings together five principles for a phe-
nomenological pedagogy, as a heuristic: 
knowledge as a phenomenal event that oc-
curs in the dialogical and intersubjective en-
counter between teacher-student-world; 
knowledge is embodied and corporeal, cir-
cumstantial and volitional; experiential and 
existential sense of knowledge, as thrown-
ness; freedom and autonomy come from 
the appropriation of knowledge, as living 
knowledge; promoting the articulation and 
integration (circularity) of tradition and the 
becoming, of memory and the project.

Keywords: phenomenology and Educa-
tion; experience; being-in-the-world.



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    3

Introdução 

Na sociedade contemporânea, o papel da escola é central na vida da maio-
ria das pessoas. Nela, passamos em média nove anos, o que a torna um lugar 
onde temos a possibilidade de experimentar, vivenciar, aprender e enfrentar 
muitas coisas. Contudo, para além dos nossos ideais, a escola é uma instituição 
formatadora. Sua função e constituição visam normatizar comportamentos, sim-
plificar diferenças, garantir o mínimo denominador comum para o funcionamen-
to de um determinado tipo de sociedade, baseada no Estado-nação, que tem 
uma história, uma geografia e sua língua oficial que, pelo nome, busca oficiar e 
mediar as relações.

A instituição escolar é, em grande medida, orientada para o mercado de 
trabalho, radicalizando a função de produtora de peças sociais, pessoas que de-
sempenharão determinadas funções para que a sociedade possa produzir e se 
reproduzir ou, como nos assinala Foucault (1997), formar corpos dóceis. 

A imagem de um indivíduo dócil é facilmente construída por nós e ampla-
mente divulgada pelas mídias de comunicação em massa. Nesse sentido, talvez o 
mais emblemático seja o Mickey Mouse, da Disney, que está sempre bem-humo-
rado e feliz, mesmo quando se depara com adversidades. Ele ilustra a ideia de do-
cilidade, pois “é dócil um corpo que pode ser submetido, que pode ser utilizado, 
que pode ser transformado e aperfeiçoado” (Foucault, 1997, p.134). É relevante 
ressaltar que os ratos são um dos principais animais utilizados em pesquisas la-
boratoriais ainda hoje, prestando-se ao desenvolvimento de diversos produtos e 
tecnologias.

Agora, imaginemos uma escola, com suas carteiras enfileiradas, suas hie-
rarquias estabelecidas, seu cronograma muito bem demarcado entre uma aula e 
outra, o “tempo livre” da hora do recreio, que não raro é delimitado por aquilo 
que se pode e o que não se pode fazer. Seria, então, a escola um laboratório para 
a formação de “Mickey Mouses”, onde as experiências de vida são controladas 
para formação de seres obedientes e úteis? 

Analogias como essas são frequentemente encontradas na cultura pop, 
como na famosa cena da ópera-rock The Wall, do grupo britânico Pink Floyd, na 
qual um coro de crianças canta que “Não precisamos de educação”, marchando 



4    Revista Jataí

em fila ordeira para caírem, todas, num grande moedor de carne que transforma 
todos numa massa amorfa funcional. A crítica coaduna com a ideia de que “o cor-
po humano entra numa maquinaria de poder que o esquadrinha, o desarticula e 
o recompõe” (Foucault, 1997, p.135).

Isso tudo talvez soe meio démodé para alguns, especialmente para quem 
dedica sua vida à educação e acredita no potencial libertador que ela tem. Aqui 
é necessário pontuar que não questionamos o potencial da educação, pois ela 
é alvo de intensas disputas político-discursivas. No entanto, entendemos que 
seu potencial libertador, de promoção da autonomia, da criticidade e, quiçá, da 
criatividade, só se realizará se partirmos de um entendimento tácito: promover 
tal educação é uma subversão do sentido de escola, uma instituição que não foi 
concebida para essa finalidade, sendo, muitas vezes, mantida com o propósito 
inverso.

Entretanto, compreender o sentido dessa subversão não fará com que a 
educação se converta em conhecimento, especialmente aquele que tem o po-
tencial libertador que almejamos. Por isso, entendemos que esse conhecimento 
precisa ser regado por um certo componente humanista.

De que humanismo tratamos? De um humanismo que não retifique a 
história do humanismo eurocêntrico, que apregoa um tipo de humano e de hu-
manidade, pretensamente universal, mas que reflete um ideário bem definido 
que separa as vidas passíveis de luto e as que não (Butler, 2018). Um humanismo 
mais-que-humanista (Marandola Jr.; Lima-Payayá, 2023), que tenha, na experiên-
cia corpórea, situada em seus múltiplos atravessamentos e interseccionalidades, 
a sua força, para além dos binarismos identitaristas de tipo essencialista. Tal hu-
manismo, se é que é possível, aproxima-se de um entendimento existencial da 
educação, no devir da experiência.

Remexer essas problemáticas é especialmente instigante e espinhoso no 
campo diversificado e múltiplo da educação. Se é verdade que há elementos es-
truturais associados à sua constituição e manutenção, é igualmente verdade que 
pensar práticas educativas está para além dos aspectos institucionais e constitu-
tivos da estrutura e do funcionamento do ensino. Pensar a educação como do-
cência e prática cultural (até ancestral, se considerarmos os povos originários e 
outros que se movem para além do círculo Ocidental) desafia-nos a descentrar 



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    5

nosso pessimismo pretensamente analítico para possibilidades de florescência e 
emergências que são particularmente motivadoras (Paula Jr., 2014; Simas; Rufi-
no, 2019; Lima-Payayá, 2023).

Em busca dessas fissuras nos discursos biopolíticos que normatizam as es-
truturas escolares, muitos têm encontrado alternativas variadas para ressignifi-
car, rasurar ou até refundar os sentidos da escola e da educação. Negando-se a se 
entregar a um modelo racista e excludente, questionar as bases epistemológicas 
e políticas de sua constituição têm sido uma estratégia recorrente nos múltiplos 
enfrentamentos e disputas semântico-discursivas em curso.

É nesse contexto que um certo humanismo fenomenológico, orientado 
por perspectivas hermenêuticas e existenciais, tem fomentado possibilidades 
para práticas educativas que combatam a naturalização, a objetificação e a subs-
tancialização dos envolvidos na educação (professores, alunos, escola) (Gadamer, 
2000; Flickinger, 2010; Silva Junior, 2023). Tal humanismo, em especial quando 
interpretado em diálogo com epistemologias dissidentes (feministas, antirracis-
tas e mais-que-humanistas), permite alargar e trafegar pelas fissuras do discurso 
moderno-ocidental, aliando-se a outras epistemologias.

Questionando o sentido da escola, buscando compreender como os fe-
nômenos humanos se manifestam no ambiente escolar e os modos-de-ser pro-
fessor e estudante se revelam no ambiente escolar é que Larissa Oliveira (2022), 
embasada na ideia de Heidegger de ser-no-mundo, apresenta-nos as experiên-
cias do sentido de ser da escola, destacando a relação visceral que professores 
e alunos têm com a instituição escolar. Defendendo a ideia da escola como pon-
ta de lança, ela narra as relações paradoxais vivenciadas nesse ambiente, onde 
as experiências são fundantes do lugar. Tais experiências podem contribuir para 
uma educação transformadora quando respaldada, mas não limitada, aos princí-
pios fenomenológicos. 

Uma das bases para tal potência é o reconhecimento, oriundo da feno-
menologia husserliana, do afastamento do mundo-da-vida (Lebenswelt), que 
seria uma das bases da crise da modernidade europeia (leia-se: da Metafísica) 
(Husserl, 2012a). Contextualizado nos difíceis anos 1930 (período entreguerras 
de ascensão dos regimes totalitários que varreram a Europa nas décadas seguin-
tes), Edmund Husserl (1859 – 1938) identifica o retorno ao mundo-da-vida como 



6    Revista Jataí

necessidade histórica para retomar valores e promover uma renovação cultural 
que combatesse o afastamento, promovido pelo objetivismo, pelo naturalismo e 
pelo racionalismo (Husserl, 2012b). 

A Filosofia, a partir de sua prática fenomenológica, seria uma possibilida-
de para tal renovação, oferecendo, por essa via, alternativas para uma educação 
transformadora. Partimos, assim, da crítica fenomenológica ao conhecimento 
objetivo das ciências e da Filosofia que, no início do século XX, havia formatado e 
objetivado de tal modo o ser humano e a vida cotidiana, que, na perspectiva de 
Husserl (1989), o havia afastado de seu próprio mundo. A excessiva racionalização 
e o procedimento objetivista das ciências haviam tornado o ser humano alheio à 
sua própria condição, colocando-o num mundo objetivado em que é vedado o 
acesso ao sentido das coisas, inclusive do próprio ser. Para Husserl, era necessá-
rio um retorno ao mundo-da-vida, o que permitiria uma religação com a própria 
condição: humana e terrestre.

Nesse sentido, defendemos que a educação pautada na docilização dos 
corpos e institucionalizada para cumprir o papel social de formar pessoas para o 
mercado de trabalho contribui para o afastamento do mundo-da-vida, tornando 
nossa tarefa, na subversão do sentido da escola, a promoção desse retorno a ele, 
enquanto perspectiva fenomenológica do conhecimento. Com o intuito de con-
tribuir para as discussões no âmbito da educação e, mais especificamente, com a 
educação pautada no fazer fenomenológico, propomos cinco princípios, dispos-
tos a não fechar o diálogo, mas a abri-lo para a reflexão e para o fazer pedagógico 
que situa o ser-no-mundo. 

 1. A crítica fenomenológica ao conhecimento

Ao olharmos para a história das ciências no Ocidente, notamos uma ten-
dência à priorização da objetividade e da objetificação na interpretação e na 
compreensão dos fenômenos, além da fragmentação científica. Porém, como 
nos lembrou Chimamanda (2009), a história nunca é única e sempre há frestas e 
transgressões acerca das narrativas dominantes, o mesmo acontece com o fazer 
científico. 

O predomínio de perspectivas que trouxeram o entronamento da Razão, 



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    7

a objetivação e o subjetivismo racionalista, buscando a universalização do co-
nhecimento a partir de um sujeito transcendental desencarnado, contribuíram 
para uma concepção de conhecimento que constitui as ciências modernas e, por 
essa via, nossos sistemas educacionais. Porém, não sobrevivem sem resistências 
às propostas realizadas por aqueles que veem nessa maneira de compreender o 
mundo e fazer ciência e educação como falha, ou colonizadora, como denuncia 
Luiz Rufino (2021). 

A ciência colonizadora contribuiu para a docilização dos corpos e minimizou 
os saberes que não atendiam seus ideais de dominação. Além disso, subestimou 
os fenômenos e os reduziu a objetos que poderiam ser controlados para respon-
der suas hipóteses pré-estabelecidas. Contudo, resistências surgem nas frestas e, 
nesse contexto, Goethe (1749 – 1832) propôs a abertura para o fenômeno, pois, 
para ele, o fenômeno se revelaria por ele mesmo, assim o conhecimento científi-
co seria desenvolvido a partir da estreita relação entre sujeito e objeto. Ademais, 
Goethe sustentou a ideia de nos voltarmos para a natureza, pois essa não era 
uma máquina que poderia ser desvelada em partes desconexas. 

Apesar desses pressupostos, os trabalhos científicos de Goethe carecem 
de atenção, algumas pesquisas têm buscado apresentar sua contribuição científi-
ca como Possebon (2009), Bach (2013) e Ferraz (2019). Não vamos nos aprofun-
dar nas contribuições de Goethe para o pensamento fenomenológico, mas o que 
queremos ressaltar aqui é o germe, na ciência ocidental, em questionar as cisões 
e as dicotomias impostas pela ciência positivista dominante. 

Já na tradição fenomenológica inaugurada por Husserl, são basilares as 
críticas ao naturalismo, ao racionalismo, ao empirismo, ao psicologismo, ao ob-
jetivismo, ao subjetivismo – todos enfrentados frontalmente por Husserl e, cada 
um, à sua maneira, também pelos autores subsequentes, como Heidegger, Mer-
leau-Ponty, Lévinas, Sartre, Patočka, Arendt, dentre tantos outros. O combate se 
deu, no âmbito epistemológico, pelo questionamento das bases da própria teoria 
do conhecimento, como a ideia de consciência, de sujeito, de representação e do 
próprio conhecimento, reverberando fundo as questões referentes à possibilida-
de, à origem e aos tipos de saber. 

Trazer a intuição, a experiência corpórea, a percepção e o sentir para o cen-
tro da epistemologia faz parte da estratégia, multifacetada e complexa da epoché, 



8    Revista Jataí

mas com diferentes possibilidades e alternativas entre os caminhos tomados pe-
los diferentes autores e autoras. No fundo, a senda aberta por Husserl (2006) da 
diferenciação entre uma ciência da atitude natural e uma ciência das essências, as 
quais não seriam excludentes, mas funcionariam de maneira a abranger a varie-
dade (e a invariância) da manifestação fenomenológica, funciona como caminho-
-guia, mas que se desdobra e metamorfoseia nos diversos itinerários filosóficos. 
A variação eidética, a intersubjetividade e a diferenciação fundante entre fato e 
essência são, segundo Alves (2013), um dos legados mais importantes deixados 
pela proposta fenomenológica husserliana.

Nesse contexto de críticas e rupturas é que Husserl repercutiu a exorta-
ção “às coisas mesmas!”. Ela tem o sentido de buscar superar, ou se desvencilhar 
do mundo representacional que nos afasta do mundo-da-vida, limitando nossa 
relação com as coisas a camadas de significação predicativas. A Husserl (2012a) 
incomodava nossa impossibilidade de conhecer as coisas, devido, em parte, à 
substancialização e à naturalização que orientava a vida cotidiana e, para ele, à 
própria constituição das ciências modernas. Para o autor, a consciência intencio-
nal deveria ser a medida da constituição do mundo, e não os discursos prévios 
baseados nas coisas, o que também ganhou ares idealistas, em especial em torno 
das “Ideias”, livro fundamental da década de 1910 (Husserl, 2006). Para ele, a ex-
plicação objetiva do mundo e das coisas medeia nossa compreensão e nos afasta 
das coisas como elas realmente são.

Podemos compreender melhor tal crítica ao considerarmos, por exemplo, 
como organizamos o currículo escolar. Ao assumirmos as disciplinas como cam-
pos de conhecimento, partimos da fragmentação que não se sustenta na realida-
de. Tencionando essa ideia, Oliveira, Aguiar e Moura (2024) propõem pensar o 
currículo a partir da tríade: currículo, lugaridade e Daisen-aprendiz (inspirado no 
conceito desenvolvido por Oliveira (2022), a partir de Heidegger, em sua tese). Es-
ses elementos se fundem ao mesmo tempo em que se diferem. O Daisen-apren-
diz vive entre o currículo planejado e o vivido, buscando incorporar o acontecer 
relacional do modo de ser-no-mundo como parte integrante do currículo. 

Afinal, o mundo não é alternadamente geográfico, histórico, biológico, quí-
mico, físico etc., mas criamos essas representações baseadas no argumento da 
objetividade e da própria classificação das ciências. Como podemos passar qua-



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    9

renta e cinco minutos encarando o mundo do ponto de vista geográfico e, nos 
próximos quarenta e cinco minutos, falarmos dele como mundo biológico? Essa 
objetivação é desconcertante para as crianças e para os adolescentes que ainda 
não foram formatados, como nós, na fragmentação objetiva e, por isso, os longos 
anos de banco escolar são necessários para converter a intuição integralmente 
fenomênica do mundo nesses vários mundos objetivados.

O ensino da língua é outro bom exemplo, pois nossa linguagem não é uma 
sucessão de regras gramaticais ou de ordenação de sujeito e objeto. A língua é a 
própria expressão do ser – onde habitamos, já nos dizia Heidegger (2008) e outros 
tantos autores e autoras. Como podemos isolar o estudo ou o ensino da língua 
de seus contextos fundantes, qual seja, a própria experiência do mundo? A lin-
guagem só faz sentido na experiência e na existência de ser-e-estar-no-mundo, 
corporalmente situada (Merleau-Ponty, 2012). Ela funda o mundo, não existindo 
sem ele. E que mundo é esse? Não o mundo da ciência positiva, das diferentes 
ciências, mas o mundo-da-vida, aquele que é o próprio solo existencial, em que 
estamos lançados de uma única e avassaladora maneira: em sua inteireza fe-
nomênica, em sua aparição.

A base da crítica, portanto, é que, antes das abstrações ou elaborações re-
presentacionais do conhecimento científico, nós já estamos no mundo, enquanto 
mundo-da-vida. O Lebenswelt denota o mundo tácito, imediato, antepredicativo 
que, por isso mesmo, também envolve a atitude natural, pois somos nele, indis-
tintamente. Ele é simultâneo à nossa própria existência, nem antes nem depois. 
Para Husserl (2012a), é a investigação de tal mundo-da-vida de onde a ciência 
objetiva retira todo seu material, e não é aí que reside a problemática; a questão 
é que ela o faz representando-o e, nesse processo, substantivando-o, o que acar-
reta o afastamento de sua forma essencial, que só é acessível na experiência intui-
tiva que envolve o estar-imediatamente lançado e, ao mesmo tempo, o processo 
transcendental que não limita nem à imanência, nem à transcendência: atitude 
fenomenológica.

Mas o problema é que a ciência objetiva teve tanto sucesso e transformou 
tanto nossa vida que provocou nosso paradoxal afastamento deste mundo tácito. 
Então, não olhamos mais para uma árvore e vemos uma árvore: vemos sua repre-
sentação. Pensamos em uma cidade e perguntamos: o que tem lá? “Não pergun-



10    Revista Jataí

tamos o que ela é?”. Trocamos o sentido das coisas (o ser) pela sua representação 
ou função (o ter), e passamos a guiar nossa vida e nosso conhecimento por uma 
excessiva racionalização objetivadora.

Qual caminho você faz todos os dias para ir ao trabalho, à escola, à sua casa 
ou a qualquer outro lugar rotineiro? Aquele mais agradável, ou o mais otimizado 
em termos de tempo e custo? Ao conhecer um novo lugar, busca variar as ma-
neiras de chegar lá, sentindo-o por vários ângulos, descobrindo o bairro ou seu 
entorno, ou procura identificar o caminho mais rápido, fácil e eficiente e, então, 
passa a executá-lo mecanicamente? Essas pequenas ações cotidianas podem ser 
expressão do afastamento do mundo-da-vida, passando pela naturalização ob-
jetificadora das coisas. Não seria algo parecido o que fazemos na escola, ao pro-
movermos a racionalização que descontextualiza e descentra a experiência social 
e cultural dos estudantes, caso se neguem suas experiências e outras formas de 
conhecimento, pautando-o na linguagem científica oriunda das ciências? Não 
seria essa uma maneira sistemática de afastamento do mundo-da-vida, seja por 
repreendê-los por utilizarem conhecimentos adquiridos tacitamente, fazendo-os 
trocá-los pelo conhecimento objetivo das ciências, seja por retirá-los literalmen-
te, colocando-os por horas em um ambiente controlado, no qual há a docilização 
dos corpos e a busca por uma limitação da livre expressão corpórea, artística e 
intelectual? 

 
2. O retorno ao mundo-da-vida como prática fenomenológica

Para a Fenomenologia, o conhecimento é um acontecer fenomênico, ou 
seja, é relacional e circunstancial (Marandola Jr., 2024). Não é o sujeito cognos-
cente que concebe o conhecimento, a priori, nem é do objeto que emana a sua 
verdade. O conhecimento é relacional, um acontecer criador.

Merleau-Ponty (1994), filósofo que continuou e desdobrou a inquietação 
husserliana, reforçou a crítica à ciência objetiva, lembrando a importância da sen-
sação e da percepção para o conhecimento. Mais do que elas, o filósofo francês 
considerou o corpo como órgão de conhecimento (no que radicalizou e desdo-
brou considerações presentes em Husserl). Para ele, somente o conhecimento 
existencial corpóreo era um conhecimento verdadeiro. Isso significa não admitir 



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    11

a separação mente-corpo, entendendo que, em sua unidade, o ser-lançado-no-
-mundo só pode conhecer a partir de sua condição carnal circunstancial.

Ser-lançado-no-mundo significa justamente o acontecer fenomênico do 
conhecimento: o mundo nos invade ao mesmo tempo em que estamos nele. Mas 
não apenas como epistemologia – há um componente ontológico fundamental 
que atrela o conhecer ao ser e, por essa via, recobre um sentido existencial im-
portante em parte da tradição fenomenológica. A condição de ser-no-mundo é, 
portanto, a condição necessária para o retorno ao mundo-da-vida, como “busca 
das coisas nelas mesmas”. Contudo, como as coisas podem se revelar nelas mes-
mas, em especial em processos educativos? 

Se a educação escolar e o conhecimento objetivo contribuem para o afas-
tamento do mundo-da-vida, para retornarmos a ele temos que suspender, ou 
colocar em questão nossos conhecimentos prévios, para poder repercorrer o ca-
minho da construção de sentidos (Ales Bello, 1998), o que pode implicar reapren-
der as coisas pelo que elas se apresentam na experiência corpórea. Aqui, mais 
uma vez, podemos retomar a fenomenologia de Goethe, pois ele já propunha 
um olhar livre de julgamento, afirmando que o olhar conduz nosso pensamento 
para algo que já estamos buscando, limitando a nossa relação com o fenômeno, 
em suas palavras: “Este caminho de considerar e julgar as coisas vistas é comple-
tamente natural e tão fácil quanto necessário. Mas também nos faz suscetível a 
milhares de erros que podem envergonhar e amargurar nossas vidas” (Goethe, 
2010, p. 19). Portanto, a proposta é de olhar como se fosse a primeira vez, per-
guntando-se sobre o sentido e a natureza das coisas como elas são, sem precon-
cepções ou pré-explicações. 

Na escola, isso pode ser feito por inverter a concepção do conhecimento 
(ele não está com o professor e será passado aos alunos) e pela condução da 
introdução de qualquer elemento novo. Em vez de partir da história e do conhe-
cimento objetivado, construir os conhecimentos sempre a partir da experiência. 
Em vez de descartar o saber tácito da experiência, fazer dele o sentido próprio do 
questionamento sobre a natureza das coisas.

Davim e Marandola Jr. (2016) propuseram uma prática geográfica feno-
menológica de campo, pautada na arqueologia fenomenológica, na intersubjeti-
vidade e na experiência imanente. Segundo os autores, estar em campo seria a 



12    Revista Jataí

abertura para o estudante, pelo lugar, em circunstância, vivenciar um movimento 
libertário de abertura para o sentir, o observar, o tocar, o interagir, o registrar e 
o apreender livremente, orientados pelas primeiras intuições oriundas da própria 
mobilidade e deambulação dos estudantes. Essa prática de campo inverte a lógi-
ca de preparação que esgota, previamente, os conhecimentos necessários para 
o melhor “aproveitamento” da atividade, colocando a experiência direta, fruto 
da exposição, como disparador da aprendizagem, ficando a problematização e o 
estudo dos temas que surgem a partir das sensações do campo para o segundo 
momento, de retorno à sala de aula.

Haverá, sem dúvida, a defesa da ciência objetiva: “Como não vou ensinar 
as equações matemáticas, ou os grandes fatos da história, ou a mitose e a meiose, 
ou a Guerra Fria?” No entanto, não se trata de conteúdos, mas de uma prática 
pedagógica, ancorada em uma concepção do conhecimento como epistemologia 
e ontologia que não cede nem ao sensualismo nem ao racionalismo, para usar 
as expressões de Cassirer (2021). O que a fenomenologia husserliana critica é a 
concepção do conhecimento do positivismo e do naturalismo (e suas reverbera-
ções subjetivistas e objetivistas) que resultam no afastamento existencial (ou on-
tológico) do mundo-da-vida – resultando em interdições ao acesso às essências: 
demanda necessária a uma fenomenologia transcendental (Husserl, 2012a).

Não se trata de uma “cruzada” contra o saber sistemático das ciências. 
Husserl (2012) afirma, de maneira direta, que o mundo-da-vida é o material bá-
sico com o qual trabalham as ciências objetivas. A diferença é de perspectiva do 
conhecimento e de uma mudança de eixo no que se refere à origem e à essência 
do conhecimento: em vez de estar no objeto, ele está na relação, nesse aconte-
cer fenomênico, e isso impacta diretamente a maneira como constituímos nossas 
práticas pedagógicas e como tratamos o conhecimento tácito, da experiência, e o 
próprio conhecimento científico.

Tal mudança de perspectiva resulta no questionamento da hierarquia dos 
conhecimentos constituída pelo pensamento moderno que é reproduzida nas 
escolas. Precisamos, urgentemente, quebrar tal hierarquia (o que tem sido ecoa-
do/buscado pelas epistemologias feministas, pelos estudos de enfrentamento à 
colonialidade, pelos estudos culturais, pela filosofia crítica da raça, pelas filosofias 
afro-brasileiras e afrodiaspóricas, pelo pensamento queer, pelas epistemologias 



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    13

indígenas e tantos outros movimentos contemporâneos), o que pode ser feito 
na senda aberta pela situacionalidade que o mundo-da-vida pode desempenhar 
como solo originário de uma prática pedagógica fenomenológica.

 
3. Princípios de uma pedagogia fenomenológica

A crítica fenomenológica do conhecimento, tal como iniciada por Husserl, 
reverberou de diferentes maneiras ao longo destes quase 130 anos, construindo 
pontes e distinções entre algumas fenomenologias pré-Husserl. Ricœur (2009, p. 
8) fala de “uma memória que a insere no passado da filosofia ocidental”, ligada ao 
sentido leibniziano e kantiano de fenômeno – Erscheinung –, como as de Goethe, 
Kant-Cassirer e Hegel, e os diferentes caminhos que ela tomou a partir de seus 
continuadores, na filosofia ou fora dela.

Essa riqueza e, ao mesmo tempo, cenário cheio de bifurcações, pode ser 
atribuído a três fatores principais: as características da obra e da filosofia de Hus-
serl, que foi composta por começos e recomeços, que se reconstruiu várias vezes, 
como afirma Ricœur (1950) e, simultaneamente, por um esforço sistemático de 
reorientação da própria Filosofia (que, para ele, seria Fenomenologia Transcen-
dental), além da característica heterodoxa da Fenomenologia, que não constitui 
um sistema, no sentido estrito que o termo possui em Filosofia, podendo ser me-
lhor entendida como princípios, atitude, pensamento e de tantas outras formas/
nomeações que recebeu ao longo do tempo. Não por acaso, muitos defendem 
que se trataria de fenomenologias, no plural, devido à diversidade de caminhos e 
possibilidades compartilhadas pelos praticantes da tradição ou movimento feno-
menológico (Ricœur, 2009).

Essas características fazem com que muitas pedagogias desenvolvidas e 
praticadas ao longo do século XX apresentem traços de princípios fenomenológi-
cos ou apontem para direções muito próximas, mesmo que não necessariamente 
respaldadas por um aprofundamento em alguma fenomenologia específica. Tais 
perspectivas podem reforçar-se mutuamente, na medida em que, coerente com 
a proposta fenomenológica, o solo comum seja o mundo-da-vida, e não um con-
junto de conceitos pré-dados que “pairam” no ar.

Essa busca apareceu nas teorias pedagógicas, ao longo do século XX, atre-



14    Revista Jataí

ladas à ideia de experiência. Embora com conceitos distintos, autores de dife-
rentes perspectivas filosóficas buscaram enfatizar práticas pedagógicas voltadas 
para um tipo de conhecimento que se contrapunha ao racionalismo abstrato e 
objetivista – motivo pelo qual defenderam lançar mão da experiência (Oliveira; 
Moura; Marandola Jr., 2024).

O educador Célestin Freinet (1896 – 1966), por exemplo, observou que 
os livros e materiais didáticos a que as crianças tinham acesso não despertavam 
nelas interesse, por ser algo afastado de suas realidades. Então, ele propôs as au-
las-passeios, nas quais os alunos saíam para experimentar o mundo e pesquisar 
aquilo que lhes chamava atenção, pois “a experiência pessoal é o primeiro passo 
para a pesquisa científica” (Freinet; Salengros, 1977, p. 13). Assim, a pesquisa e as 
práticas pedagógicas deveriam ser baseadas nas experiências de mundo.

O pragmatista estadunidense Jonh Dewey (2011) defendeu a centralidade 
da experiência como fundamento da própria aprendizagem e do conhecimento. 
A educação, para ele, envolvia a organização das experiências (pessoais e coleti-
vas, relacionadas ao ambiente) como fonte de aprendizagem para a preparação 
do futuro, o que ele denominou de princípios de continuidade e de interação. No 
entanto, a experiência não é apenas o ponto de partida, mas também o de che-
gada em sua perspectiva, assumindo que ela não transforma apenas o indivíduo, 
mas também o próprio mundo – no qual residiria seu caráter eminentemente 
político. Mas, para isso, a escola deveria oferecer experiências significativas (não 
artificiais), que permitissem o desenvolvimento do estudante de maneira situada 
e autêntica, diante de problemas concretos a serem enfrentados e resolvidos.

A perspectiva de Paulo Freire também possui traços fenomenológicos, es-
pecialmente no que se refere às suas leituras dos existencialistas franceses e da 
ontologia da relação de Martin Buber (2001). A partir deles, o sentido dialógico da 
educação tem grande centralidade na perspectiva freiriana, pois “a palavra atesta 
a existência humana, sendo a linguagem donde brota a dialogicidade que se ma-
nifesta no encontro dos entes plenos, íntegros, corpo-alma” (Todaro; Damiano, 
2020, p.85). É fundamentada nessa ideia e porque trata do ser humano no mun-
do, do existencial e do diálogo Eu-Tu-Nós (inspirado em Buber) que os autores 
Monica Todaro e Gilberto Damiano (2020) defendem que a abordagem de Freire 
seria fenomenológica (de fato, Freire foi leitor de autores como Sartre, Buber, 



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    15

Merleau-Ponty, Marcel e Heidegger), sendo explícitos, em algumas passagens, 
conceitos que ele reteve e reelaborou a partir deles. Freire (1987) busca situar 
o ser-no-mundo-com-o-outro, colocando os alunos como sujeitos não somente 
de seu processo de aprendizagem, como também da história, construindo uma 
perspectiva encarnada, situada e dialógica. Para o autor, a tomada de consciência 
é fundante da educação libertadora: “a consciência do mundo engendra a consci-
ência de mim e dos outros no mundo e com o mundo” (Freire, 2000, p. 41). 

Os apontamentos de Felipe Aguiar e Tiago Moreira (2021) também contri-
buem para a compreensão fenomenológica de Paulo Freire. A partir do diálogo 
entre a obra de Freire e Sartre, os autores propõem uma educação situada pau-
tada na concepção de liberdade sartreana. Eles defendem que as ideias freirianas 
de autonomia e liberdade que o levam à proposição de uma educação que situa o 
ser-no-mundo têm traços de seu diálogo com o sentido de liberdade do filósofo, 
pois o “ser-em-situação é pura liberdade. Sendo em-situação o ser torna-se situa-
do” (Aguiar; Moreira, 2021, p. 88).

Além de tais perspectivas, podemos identificar iniciativas sistemáticas de 
construção de pedagogias ou de práticas fenomenológicas, que, se não chegam 
a conformar uma “escola”, oferecem diferentes possibilidades, e possibilidades 
que têm mostrado potencialidades.

Uma que merece destaque é o longo processo de construção de uma pe-
dagogia fenomenológica liderado por Piero Bertolini, na Itália, cuja primeira obra, 
“Fenomenologia e pedagogia”, de 1958, é reconhecida como a obra a inaugurar 
a chamada Escola de Bolonha (Bertolini, 1958). Dedicado a renovar a pedagogia, 
traz a base husserliana, acrescida de outros autores (como Heidegger, Jaspers, 
Merleau-Ponty) para a proposição de uma pedagogia centrada na experiência de 
vivências concretas, defendendo a pedagogia como ciência compreensiva a partir 
do conceito de práxis educativa como relação intencional e significativa, como 
proposto em sua obra madura L’esistere pedagogico (Bertolini, 1988).

Como mostra Iori (2016), ele retira a pedagogia do campo científico formal, 
defendendo que a educação é uma experiência concreta que não está limitada à 
teoria, pois ela é polissêmica e não disciplinar. Para o autor, a pedagogia feno-
menológica teria que ser uma alfaiataria científica (sartoria scientifica), ou seja, 
uma prática rigorosa (como propunha Husserl) capaz de articular esse rigor com 



16    Revista Jataí

sensibilidade, entre teoria e prática, ajustando-se às situações concretas do edu-
car (Bertolini, 1988). O papel do mundo-da-vida nessa alfaiataria é central, como 
mostra Gris (2006), pois, como correspondente noemático da subjetividade, é o 
solo de articulação do conhecimento científico com a experiência, possibilitando, 
assim, uma prática pedagógica fenomenológica voltada para uma origem sempre 
viva, atenta às renovações e às mudanças políticas de cada tempo e lugar.

Assim, ao pensarmos uma pedagogia fenomenológica, não há caminhos 
trilhados a serem seguidos, mas possibilidades de construção, a partir de nos-
sas próprias situacionalidades, para construir práticas que sejam emergentes, ou 
seja, que se elaboram nas relações intersubjetivas no solo do mundo-da-vida. Po-
demos, portanto, pensar em princípios que, derivados da crítica fenomenológica 
ao humanismo metafísico e ao conhecimento objetivista e naturalista, bem como 
das tradições pedagógicas voltadas para a experiência, podem orientar a constru-
ção de práticas pedagógicas fenomenologicamente situadas.

Um primeiro princípio que podemos mencionar seria conceber o conhe-
cimento como acontecimento fenomênico que se dá no encontro dialógico e 
intersubjetivo professor-aluno-mundo. Nesse encontro, as vivências, sensações 
e subjetividades fazem parte do processo de consciência-mundo, como ensina 
Merleau-Ponty (2006, p. 174): “há um elo essencial entre sentir e assumir uma 
atividade diante do mundo exterior, todo movimento se desenrola sobre o fundo 
perceptivo e toda sensação implica uma exploração motora ou uma atitude de 
corpo”. Portanto, além de acontecimental, o conhecimento é encarnado e corpó-
reo, circunstancial e volitivo. 

É crucial apontarmos para o papel da vontade na educação. Freinet (2004) 
nos alertou para essa questão a partir de suas analogias em Pedagogia do Bom 
Senso. Em uma das histórias do livro, ele narra a tentativa frustrada de um meni-
no tentar dar água para o cavalo, sem ele estar com sede, comparando a situação 
com o nosso sistema de educação que quer ensinar aquilo que as crianças não 
têm interesse ou vontade de apreender. 

Outro pensador da educação, que possui grande lastro na fenomenologia 
goetheana, Rudolf Steiner (1861–1925), também dedicou muita atenção à Von-
tade; para ele, a Vontade estava articulada com o sentir e com o pensar. Steiner 
(2007) afirma que somente se conhecermos a Vontade é que podemos compre-



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    17

ender os outros impulsos emocionais. A educação da Vontade se dá a partir da re-
petição, não uma repetição mnemônica, mas consciente. A consciência na visão 
da antroposofia, filosofia desenvolvida por Steiner, só pode ser compreendida a 
partir da ideia de que o corpo é uma totalidade, na qual os aspectos fisiológicos 
estão intrinsecamente ligados aos psíquicos. 

É profunda a discussão sobre o desenvolvimento da consciência em Stei-
ner, mas aqui queremos apenas evidenciar que, para ele, essa tomada de cons-
ciência só é possível por meio da interação e das metamorfoses entre os seres 
humanos-ambiente-eu. Essa ideia coaduna com outro princípio pedagógico fe-
nomenológico que podemos considerar: o sentido experiencial e existencial do 
conhecimento, enquanto ser-lançado-no-mundo. 

Nesse sentido, é importante lembrar que Freire ressaltou que a educação, 
além de ser um ato político, é também ético e estético, o que aponta para a im-
portância de nos lançarmos no mundo abertos às suas particularidades e sensibi-
lidades. Essas ações se fazem necessárias no ato de observação dos fenômenos, 
mas também na reflexão sobre o ofício do ser docente que, segundo Jeani Moura 
(2024), tem dimensões metodológicas, éticas, filosóficas e afetivas que devem 
ser constantemente revisitadas a partir da práxis reflexiva do ser docente. Além 
disso, a autora questiona os currículos padronizados e os processos formativos 
que instrumentalizam a educação, tirando-lhe o caráter libertador. A experiência 
fenomenológica, em diferentes práticas, é apontada por ela como possibilidade 
de enfrentamento desse cenário.

Por fim, a questão da liberdade para pedagogia fenomenológica é im-
portante, pois liberdade e autonomia partem da apropriação do conhecimento, 
como conhecimento vivo. Em nosso sistema bancário de educação, os conheci-
mentos nos são passados, e não trocados ou experienciados, além disso eles vêm 
em forma de definições. Essas são fechadas, como dadas. São feiuras, porque 
escondem as bonitezas do mundo (para usar uma expressão de Manoel de Barros 
e Paulo Freire), impossibilitam o pensar vivo. Se apropriar do conhecimento de 
maneira liberta pressupõe que ele possa ser modificado, ressignificado, porque o 
que é vivo está em constante metamorfose. 

 Uma pedagogia fenomenológica pode promover a articulação e a integra-
ção (circularidade) da tradição com o vir-a-ser, da memória com o projeto. Nesse 



18    Revista Jataí

sentido, talvez ainda haja um papel humanista remanescente, que se ligue menos 
ao iluminismo racionalista e mais à perspectiva de outras epistemologias que se 
contrapõem à cisão ontológica natureza-cultura da Modernidade. Como ensina o 
mestre Krenak (2024, n.p.): “fomos nos alienando desse organismo de que somos 
parte, a Terra, e passamos a pensar que ela é uma coisa e nós, outra: a Terra e a 
humanidade”. Esse sentido não hierárquico evoca outro sentido de humanidade, 
como sinaliza Rufino (2021, p. 67): “somente o humano não comporta a grandeza 
e a força do ‘vir a ser’. Ela ainda é uma escola fazedora de perguntas, já que não 
se fecha ao mundo e advoga uma política de conhecimento que seja poética”. 

Trata-se de uma perspectiva que reconsidera a temporalidade a partir do 
ser-lançado-no-mundo, do ser-com-os-outros, como experiência que emerge e 
se situa no solo do mundo-da-vida, não como condenação ou repetição objetivis-
ta, mas como conjunto de possibilidades que se reinventam continuadamente. 

Podemos pensar práticas pedagógicas orientadas por tais princípios?
Os princípios arrolados podem ajudar a repensar o sentido da escola e a 

subverter sua condição enquanto instituição normatizadora do conhecimento e 
do afastamento sistemático do mundo-da-vida. Reconhecer a difícil tarefa como 
educadores em um sistema no qual somos instruídos a sermos corpos dóceis nos 
permite buscar habitar as frestas: as existentes e as a serem criadas.

Pensar princípios de uma pedagogia e prática fenomenológica tem o in-
tuito de esperançar com aqueles que veem na educação possibilidades de trans-
gressões, na direção de uma educação transformadora. Gris (2006) destaca o 
sentido político potente da pedagogia fenomenológica, por justamente colocar 
em confronto o “hábito” naturalizado do cotidiano com o solo do mundo-da-vida. 
Essa potência transformadora busca não apenas reconhecer o afastamento que 
muitas epistemologias, estruturas e práticas escolares promovem em relação ao 
mundo-da-vida, mas sobretudo apontar para as possibilidades de seu retorno. 
Este, no entanto, não é definitivo. Como a própria filosofia husserliana, é compos-
to de começos e recomeços, de trilhas iniciadas e abandonadas, de interdições e 
de bifurcações. 

Cabe aos grupos e às comunidades, nas trajetórias a serem trilhadas, cons-
truir nossas próprias possibilidades de habitar as brechas.



Princípios para uma pedagogia fenomenológica    19

Referências

ADICHIE, C. N. O perigo de uma história única. Tradução Julia Romeu. São Paulo: Compa-

nhia das Letras, 2019.

AGUIAR, Felipe Costa; MOREIRA, Tiago Rodrigues. Liberdade e educação: contribuições 

de Jean-Paul Sartre e Paulo Freire. Gavagai – Revista Interdisciplinar de Humanidades, v. 

8, n. 1, p. 83-101, 2021. Disponível em: https://periodicos.uffs.edu.br/index.php/GAVA-

GAI/article/view/12428. Acesso em: 11 set. 2025. 

ALES BELLO, Angela. Culturas e religiões: uma leitura fenomenológica. Bauru: Edusc, 

1998.

ALVES, Pedro M. S. Ontologia e epistemologia nas Ideen-I de Husserl e mais além. Revista 

Ética e Filosofia Política, Juiz de Fora, n. 16, v. 2, dez. 2013. Disponível em: https://periodi-

cos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia/article/view/17690. Acesso em: 11 set. 2025. 

BACH JR., Jonas. A fenomenologia da natureza de Goethe: conexões à educação ambien-

tal. REMEA - Revista Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental, Rio Grande, v. 30, 

n. 1, p. 140-158, jan./jun. 2013. Disponível em: https://periodicos.furg.br/remea/article/

view/3462. Acesso em: 11 set. 2025. 

BERTOLINI, Piero. Fenomenologia e pedagogia. Bologna: Malipiero, 1958.

BERTOLINI, Piero. L’esistere pedagógico: ragioni e limiti di una pedagogia come scienza 

fenomenolgicamente fondata. Scandicci: La Nuova Italia, 1988.

BUBER, Martin. Eu e tu. Tradução Newton Von Zuben. São Paulo: Centauro, 2001.

BUTLER, Judith. Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto? Tradução Sérgio 

Lamarão e Arnaldo M. da Cunha. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018.

CASSIRER, Ernest. Ensaio sobre o homem: introdução a uma filosofia da cultura humana. 

São Paulo: Martins Fontes, 2021.

DAVIM, David E. M.; MARANDOLA JR., Eduardo. O pensamento fenomenológico na edu-

cação geográfica: caminhos para uma aproximação entre cultura e ciência. Caderno de 

Geografia, Belo Horizonte, v. 26, p. 684-713, 2016. Disponível em: https://periodicos.

https://periodicos.uffs.edu.br/index.php/GAVAGAI/article/view/12428
https://periodicos.uffs.edu.br/index.php/GAVAGAI/article/view/12428
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia/article/view/17690
https://periodicos.ufjf.br/index.php/eticaefilosofia/article/view/17690
https://periodicos.furg.br/remea/article/view/3462
https://periodicos.furg.br/remea/article/view/3462
https://periodicos.pucminas.br/geografia/article/view/p.2318-2962.2016v26n47p684


20    Revista Jataí

pucminas.br/geografia/article/view/p.2318-2962.2016v26n47p684. Acesso em: 11 set. 

2025.

DEWEY, John. Experiência e educação. São Paulo: Editora Vozes, 2011.

FLICKINGER, Hans-Georg. A caminho de uma pedagogia hermenêutica. Campinas: Auto-

res Associados, 2010.

FERRAZ, Maíra Kahl. Contribuições do método morfológico e da estética de Johann Wol-

gang Goethe para epistemologia da geografia. Tese (Doutorado em Geografia) - Univer-

sidade Estadual de Campinas, Instituto de Geociências, Campinas, 2019. Disponível em: 

https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1095601. Acesso em: 11 set. 2025.

FREINET, Celestin. Pedagogia do bom senso. Tradução J. Baptista. São Paulo: Martins 

Fontes, 2004. 

FREINET, Celestin; SALENGROS, R. Modernizar a escola. Lisboa: Dinalivro, 1977.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação. São Paulo: Ed. UNESP, 2000.

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: o nascimento da prisão. Tradução de Raquel Ramalhe-

te. Petrópolis: Vozes, 1997.

GADAMER, Hans-Georg. La educación es educarse. Barcelona: Paidós, 2000.

GOETHE, Johann Wolfgang von. The experiment as mediator of object and subject. In 

Context, New York, p.19-23, 2010. Disponível em: https://www.natureinstitute.org/arti-

cle/goethe/experiment-as-mediator-of-object-and-subject. Acesso em: 11 set. 2025. 

GRIS, Roberto. Mondo-della-vita. In: BERTOLINI, Piero (ed.) Per un lessico di pedagogia 

fenomenologica. Trento: Erickson, 2006. p. 169-174.

HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. Tradução Marcia Schuback. Petrópolis: 

Vozes, 2008.

HUSSERL, Edmund. A ideia da fenomenologia. Tradução Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 

1989.

https://periodicos.pucminas.br/geografia/article/view/p.2318-2962.2016v26n47p684
https://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1095601
https://www.natureinstitute.org/article/goethe/experiment-as-mediator-of-object-and-subject
https://www.natureinstitute.org/article/goethe/experiment-as-mediator-of-object-and-subject


Princípios para uma pedagogia fenomenológica    21

HUSSERL, Edmund. Ideais para uma fenomenologia pura e para uma filosofia fenome-

nológica. 3. ed. Tradução Márcio Suzuki. Aparecida: Ideias & Letras, 2006. 

HUSSERL, Edmund. A crise das ciências europeias e a fenomenologia transcendental: 

uma introdução à filosofia fenomenológica. Tradução Diogo F. Ferrer. Rio de Janeiro: Fo-

rense Universitária, 2012a.

HUSSERL, Edmund. Renovación del hombre y la cultura: cinco ensayos. Tradução Agustín 

Serrano de Haro. Barcelona: Anthropos, 2012b.

IORI, Vanna. Lo studioso che ha dato vita e respiro alla pedagogia fenomenologica in Italia: 

Piero Bertolini. Encyclopaidea, v. 20, n. 45, p. 18-29, 2016. Disponível em: https://encp.

unibo.it/article/view/6334/6105. Acesso em: 11 set. 2025. 

KRENAK, Ailton. “Temos que ter a coragem de ouvir a Terra”. Entrevistadora: Maria Victó-

ria Oliveira. Casa Comum. Disponível em: https://revistacasacomum.com.br/temos-que-

-ter-a-coragem-de-ouvir-a-terra-afirma-ailton-krenak/. Acesso em: 17 set. 2024. 

LIMA-PAYAYÁ, Jamille da S. Docência Payayá: educação indígena e geografia para a alteri-

dade. Caderno de Geografia, Belo Horizonte, v. 33, n. 73, p. 434-450, 2023. Disponível em: 

https://periodicos.pucminas.br/geografia/article/view/30333. Acesso em: 11 set. 2025. 

MARANDOLA JR., Eduardo. Ensinar-aprender fenomenologia: trilhas de um pensar e de 

um fazer. Teresina: Cancioneiro, 2024.

MARANDOLA JR.; Eduardo; LIMA-PAYAYÁ, Jamille da Silva. Qual humanismo para a Ge-

ografia Humanista? In: MARANDOLA JR., Eduardo; HOLZER, Werther; BATISTA, Gustavo 

Silvano. (org.) Portais da Terra: contribuições humanistas para a Geografia Contemporâ-

nea 1. Teresina: Ed. UFPI, 2023.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Tradução C. Moura. São Pau-

lo: Martins Fontes, 1994. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Psicologia e pedagogia da criança. Tradução Ivone C. Bene-

detti. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. A prosa do mundo. São Paulo: Cosac Naify, 2012.

https://encp.unibo.it/article/view/6334/6105
https://encp.unibo.it/article/view/6334/6105
https://periodicos.pucminas.br/geografia/article/view/30333


22    Revista Jataí

MOURA, Jeani Delgado Paschoal. Ofício na/da docência: por uma educação sensível à 

experiência. Teresina: Cancioneiro, 2024.

OLIVEIRA, Larissa Alves de. Escola como ponta de lança: experiências geográficas e mo-

dos-de-ser dasein-aprendiz. 2022. Tese (Doutorado em Geografia) – Universidade Estadu-

al de Londrina, Londrina, 2022. Disponível em: https://pos.uel.br/geografia/wp-content/

uploads/2022/12/CE_GEO_Dr_2022_Oliveira_Larissa.pdf. Acesso em: 11 set. 2025. 

OLIVEIRA, Larissa A.; MOURA, Jeani D. P.; MARANDOLA JR., Eduardo. Experiência herme-

nêutica e modos-de-ser na escola. In: BATISTA, Gustavo; MARANDOLA JR., Eduardo; NAS-

CIMENTO, Claudio; PIMENTA, Alessandro (org.). Educar-se como práxis: contribuições 

hermenêuticas para a educação. Teresina: EDUFPI, 2023. p. 147-168.

OLIVEIRA, L. A.; AGUIAR, F. C.; MOURA, J. D. P. Nem mestre, nem aprendiz... dasein-apren-

diz: pensar o currículo enquanto lugaridade. Cadernos do PET Filosofia UFPI, v. 15, p. 120-

138, 2024. Disponível em: https://periodicos.ufpi.br/index.php/pet/article/view/5656. 

Acesso em: 11 set. 2025. 

PAULA JUNIOR, Antonio F. de. Educação e oralidade na cultura negra no Brasil. Comuni-

cações, v. 21, n.1, p. 191-200, 2014. Disponível em: http://educa.fcc.org.br/pdf/comunic/

v21n1/2238-121X-comunic-21-01-00191.pdf. Acesso em: 11 set. 2025. 

POSSEBON, Ennio Lamoglia. A teoria das cores de Goethe hoje. Tese (Doutorado em 

Design e Arquitetura) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. Disponível: https://

www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16134/tde-10052010-144639/publico/Ennio_

Possebon_Tese.pdf. Acesso em: 11 set. 2025. 

RICOEUR, Paul. Introduction a Ideen I de E. Husserl. In: HUSSERL, Edmund. Idées direc-

trices pour une phénoménologie et une philosophie phénoménologique pures. Paris: 

Gallimard, 1950. p. 11-XXXIX.

RICOEUR, Paul. Na escola da fenomenologia. Tradução Ephraim F. Alves. Petrópolis: Vo-

zes, 2009.

RUFINO, Luís. Vence-demanda: educação e descolonização. 1 ed. Rio de Janeiro: Mórula, 

2021.

https://pos.uel.br/geografia/wp-content/uploads/2022/12/CE_GEO_Dr_2022_Oliveira_Larissa.pdf
https://pos.uel.br/geografia/wp-content/uploads/2022/12/CE_GEO_Dr_2022_Oliveira_Larissa.pdf
https://periodicos.ufpi.br/index.php/pet/article/view/5656
http://educa.fcc.org.br/pdf/comunic/v21n1/2238-121X-comunic-21-01-00191.pdf
http://educa.fcc.org.br/pdf/comunic/v21n1/2238-121X-comunic-21-01-00191.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16134/tde-10052010-144639/publico/Ennio_Possebon_Tese.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16134/tde-10052010-144639/publico/Ennio_Possebon_Tese.pdf
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/16/16134/tde-10052010-144639/publico/Ennio_Possebon_Tese.pdf


Princípios para uma pedagogia fenomenológica    23

SILVA JUNIOR, Almir F. A tradição como condição para a formação: reflexões hermenêu-

tico-filosóficas. In: BATISTA, Gustavo; MARANDOLA JR., Eduardo; NASCIMENTO, Claudio; 

PIMENTA, Alessandro (org.). Educar-se como práxis: contribuições hermenêuticas para a 

educação. Teresina: EDUFPI, 2023.

SIMAS, Luiz A.; RUFINO, Luiz. Flecha no tempo. Rio de Janeiro: Mórula, 2019.

STEINER, Rudolf. A arte da educação I: o estudo geral do homem: uma base para a peda-

gogia. São Paulo: Antroposófica, 2007.

TODARO, Mônica de Ávila; DAMIANO, Gilberto Aparecido. In: BAPTISTA, Ana M. H., et al. 

(org.). Variações fenomenológicas, formação e arte: contribuições para o campo educa-

tivo. Lavras: UFLA, 2020.



24    Revista Jataí



Registro do brincar    25

REGISTRO DO BRINCAR 
DE UMA CRIANÇA ESTRANGEIRA 

COM SEUS PARES 
NA EDUCAÇÃO INFANTIL 

SOB ABORDAGEM DA 
OBSERVAÇÃO FENOMENOLÓGICA

Thatiza Curuci*
Mônica Teresinha Marçal**

*Pedagoga pela Universidade Estadual de Santa Catarina (Udesc), estudante da Pós-gradu-
ação em Educação Infantil da Faculdade Rudolf Steiner (FRS). Orcid: https://orcid.org/0009-
0000-6663-9446.  E-mail: thatiza@gmail.com. 
**Pedagoga, professora doutora pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). E-mail: 
monica.marcal@ufsc.br. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2486-3866.

https://orcid.org/0009-0000-6663-9446
https://orcid.org/0009-0000-6663-9446


26    Revista Jataí

RESUMO

No brincar, a criança se expressa, se rela-
ciona com seus pares e desenvolve seu 
processo de humanização. Este relato de 
experiência tem o objetivo propiciar refle-
xões sobre como uma criança estrangeira 
se relaciona com seus pares por meio do 
brincar livre sob a perspectiva da observa-
ção fenomenológica. Para isso, as autoras 
observaram, registraram e refletiram so-
bre as narrativas gestuais e orais do brincar 
dessa criança em momentos de solitude 
e com seus pares. Com o aprofundamen-
to obtido pelos estudos e práticas de uma 
investigação com princípios fenomenoló-
gicos, as educadoras tiveram a chance de 
se aproximar das crianças e construir um 
olhar para o protagonismo desses sujeitos.

Palavras-chave: brincar; observação feno-
menológica; registro. 

ABSTRACT

Through play, children express themselves, 
interact with their peers, and develop their 
humanization. This experience report aims 
to reflect on how a foreign child interacts 
with other children through free play, from 
a phenomenological observation perspec-
tive. To achieve this, the authors observed, 
recorded, and reflected on the child´s ges-
tural and oral narratives during moments 
of both solitude and interaction with other 
children. By deepening their perception 
through studies and practices with phe-
nomenological principles, the educators 
were able to get closer to the children and 
develop a perspective that highlights their 
protagonism.

Keywords: play; phenomenological obser-
vation; recording.



Registro do brincar    27

Introdução

No brincar, a criança se relaciona com seus pares e constitui a inteireza do 
seu desenvolvimento como ser humano. Ela também expressa, pelos gestos e 
narrativas corporais do brincar, suas vontades, seus desejos e toda a potência de 
sua imaginação, pois não se trata apenas de ações físicas, sem sentido, mas tem 
um significado simbólico e imaginário (Eckschmidt, 2024). 

Piorski (2016) ressalta que essa potência do brincar provém do mundo 
imaginado pela criança, sendo capaz de formular verdades muito íntimas e afe-
tivas. Ao brincar, portanto, a criança faz descobertas sobre o mundo e pode se 
transportar, como ser humano, à sua origem, porque a imaginação é a verdade 
dela, sua fonte de recursos de expressão. O autor ressalta que, quando a criança 
tem tempo e espaço para brincar na natureza, com elementos naturais, seu po-
tencial de imaginação é expresso no mundo, pois ela consegue desenvolver ritmo 
e criar com maior liberdade a sua experiência do brincar.

Como uma fonte que emerge da natureza humana, para a criança saudá-
vel, o brincar é algo muito sério e necessário e atua de dentro para fora. É uma 
ação extraída diretamente da vida e não inventada pela cultura do adulto (Stei-
ner, 2013).

Brincar é um direito previsto no Estatuto da Criança e do Adolescente des-
de 1990 (Brasil, 1990).  Além disso, a Lei no14.826, sancionada em 2024, institui 
a parentalidade positiva e o direito ao brincar como estratégias intersetoriais de 
prevenção à violência contra crianças (Brasil, 2024), mas ainda há muitas ques-
tões a serem discutidas, pois o brincar necessita ser valorizado e visibilizado na 
sociedade. 

Levando em consideração sua importância, a motivação para a escrita 
deste relato de experiência surgiu da oportunidade de acompanhar a chegada e 
a permanência de uma criança estrangeira em uma turma da Educação Infantil 
Waldorf, em Florianópolis, Santa Catarina. Seu processo de inserção nesse espa-
ço se deu de maneira processual: ela entendia a língua portuguesa de maneira 
satisfatória, mas falava apenas em inglês. Nesse encontro, foi pelo brincar que ela 
conseguiu se comunicar com seus pares, expressar-se e construir uma relação de 
afeto com as outras crianças e com as educadoras. Em concordância sobre a ex-



28    Revista Jataí

pressão infantil, o educador italiano Loris Malaguzzi (1999) salienta que a criança 
é feita de cem linguagens, enfatizando que a linguagem corporal é atuante e uma 
das muitas maneiras de comunicação além da fala.

Num período de dois meses, entre abril e maio de 2025, uma das autoras 
deste relato, em trabalho de campo, observou e registrou narrativas gestuais e 
orais do brincar no espaço externo, ao ar livre, e dentro da sala de referência, 
onde essa criança interagiu com seus pares e, em alguns momentos, também 
brincou sozinha.

Na busca por estudos e práticas mais aprofundadas, a observação feno-
menológica de Goethe, base da Antroposofia e da Pedagogia Waldorf, foi a abor-
dagem escolhida para amparar teoricamente este relato, pois tais contribuições 
consideram os processos dialógicos e descritivos, além de levarem em conta as 
relações contextuais do objeto (Bach, 2019). A observação fenomenológica per-
mite um trabalho de investigação no qual se busca compreender e atuar com a 
criança a partir da autêntica essência humana (Lameirão, 2022). Nessa prática, 
o fenômeno observado e quem o observa interagem, e a dimensão criativa da 
pesquisadora pode surgir da parceria entre Ciência e Arte, fato que ocorreu neste 
relato.

Goethe apresenta estudos investigativos sobre a natureza que foram com-
preendidos apenas séculos depois. Uma das razões era que a ciência valorizava 
uma ideia de desenvolvimento humano em que a sensibilidade não tinha lugar. 
No entanto, para Goethe, a experiência através dos sentidos nos abre para o 
mundo dos sentimentos e das emoções (Bach, 2020). A cosmovisão goethiana 
parte da vivência do ser humano de maneira integral, multifacetada segundo a 
qual a ciência procura a conexão dos fenômenos (Steiner, 2004). Na relação entre 
o pensar e a experiência proposta por Goethe, Steiner nos convida a refletir:

Para obtermos, com o pensar, um meio de penetrar mais pro-
fundamente no mundo, o próprio pensar precisa em primeiro 
lugar tornar-se experiência. Devemos procurar o próprio pen-
sar entre os fatos da experiência, como sendo um deles. Só 
assim nossa cosmovisão não carecerá de unidade interior (Stei-
ner, 2004, p.34).



Registro do brincar    29

Pensando em quais caminhos seguir neste relato de experiência, o objeti-
vo geral foi assim formulado: refletir sobre como uma criança estrangeira se rela-
ciona com seus pares por meio do brincar livre sob a perspectiva da observação 
fenomenológica. Os objetivos específicos deste trabalho foram definidos como: 
a) contextualizar a chegada da criança estrangeira no espaço educacional infan-
til de Pedagogia Waldorf; b) apresentar narrativas gestuais e orais do brincar da 
criança estrangeira e na interação com seus pares; c) refletir sobre as observações 
e os registros do brincar e as relações construídas nessa vivência.

As reflexões pedagógicas que surgem durante o percurso de observar e 
registrar os gestos do brincar sob a perspectiva fenomenológica de Goethe en-
riquecem a autonomia dos(as) educadores(as) em seu caminho de autoeduca-
ção, pois “[...] gestos tão singelos podem revelar profundas estruturas humanas” 
(Eckschmidt, 2024, p. 149). 

O ato de refletir sobre o ocorrido, tão necessário no trabalho pedagógico, 
torna-se possível por meio da prática aliada ao pensar. Steiner (2004, p. 48) evi-
dencia esse caminho quando orienta a “[...] elaborar o pensamento, [...] recriar 
seu conteúdo, [...] vivenciá-lo interiormente até em sua menor parte, para que ele 
tenha qualquer significado para mim”.

Já o ato de registrar pode ser compreendido como: 

O exercício de registrar o cotidiano vivido com um grupo de 
crianças é uma aprendizagem e um grande desafio, principal-
mente porque o educador, para tanto, precisa necessariamen-
te observar ações, reações, interações, proposições não só das 
crianças, mas suas também. Precisa ficar atento às dinâmicas 
do grupo, às implicações das relações pedagógicas, para ser 
“iluminado por elas” [...]. Iluminação no sentido de uma atitude 
que não é aquela corriqueira de “eu já vivi isso”. Fazer vigília 
aponta para um movimento de estar disposto ao encontro, a 
receber o que virá. Olhar aberto, sensível, acolhedor (Ostetto, 
2008, p. 22).

Essa prática possibilita, também, que os(as) educadores(as) ampliem seu 
olhar sobre o brincar e possam expressar de maneira mais criativa e poética o 
desenvolvimento infantil. 



30    Revista Jataí

1. O encontro pelo brincar

Este trabalho de campo de observação foi desenvolvido em uma institui-
ção de Educação Infantil localizada no município de Florianópolis, Santa Catarina, 
durante o período de dois meses, entre abril e maio de 2025. O espaço educa-
cional atende crianças de dois a seis anos e é constituído por uma área verde 
disponível para o brincar livre e composta por árvores frutíferas, balanços, casa na 
árvore, tanque de areia, gramado, além de possibilitar a convivência com animais, 
entre eles um gato e algumas galinhas.

As crianças, sujeitos desta pesquisa, possuem entre três e cinco anos e 
frequentam a unidade no período da manhã em uma instituição de Pedagogia 
Waldorf, na qual o ritmo da natureza de expansão e de contração é considerado 
fundamental para seu desenvolvimento. No cotidiano, as crianças brincam apro-
ximadamente metade do período dentro da sala de referência e a outra metade 
do lado externo, na natureza, em um jardim com materiais pouco estruturados 
que permitem o brincar livre, tão saudável e importante, especialmente nos pri-
meiros sete anos:

O brincar é o principal instrumento para a criança construir e 
conhecer a sua própria individualidade. Por ele, adquire habi-
lidades e conhecimento do outro e do mundo que a cerca. É 
um processo natural que estimula o desenvolvimento do ser 
humano e atua na promoção da saúde em diferentes aspectos 
(Stibulov; Laviano, 2015, p. 110).

É nesse espaço educacional descrito que, no outono de 2025, no início de 
abril, chegou uma criança de cinco anos estrangeira, que, apesar de ter contato 
com a língua portuguesa em seu cotidiano, contato esse proporcionado por um 
de seus pais, comunicava-se com as demais crianças apenas em inglês. Já se sa-
bia que ela permaneceria apenas por algumas semanas na instituição e que logo 
retornaria ao seu país de origem, pois o tempo de sua estada no Brasil já estava 
previsto.

Durante o período de oito semanas, essa criança e seus pares criaram uma 
relação de maneira processual que foi se intensificando. Percebeu-se que foram 
tecidos laços de amizade e companheirismo, que aconteceram, principalmente, 



Registro do brincar    31

pelo brincar. A partir dele, essa criança conseguiu se comunicar, criar vínculos 
com os demais e vivenciar as situações do cotidiano, alguns de forma descon-
traída e divertida, e outros como disputa por espaço ou por um brinquedo, por 
exemplo. Ainda que a língua não fosse a mesma, a criança conseguiu se relacionar 
e permanecer na instituição de maneira a fazer parte do grupo. Ela se expressou 
pelo brincar em momentos de solitude e em momentos coletivos com as demais 
crianças.

Para descrever a relação construída por meio do brincar, as autoras esco-
lheram a observação fenomenológica de Goethe. Na Pedagogia Waldorf, a base 
da prática pedagógica é a observação da criança. A observação praticada nessa 
pedagogia é fundamentada por Rudolf Steiner (1990), que a utilizou na perspec-
tiva fenomenológica, pois visou ao processo descritivo de um objeto com a finali-
dade de apreciá-lo, considerando as suas relações contextuais (Bach, 2019).

Goethe observou a natureza em profundidade e seu conhecimento pode 
ser apresentado pela fenomenologia em passos que não foram propostos por ele, 
mas que são um convite que envolve os elementos da natureza, ou seja, a terra, a 
água, o ar e o fogo. Os quatro elementos, além de auxiliarem na observação feno-
menológica, podem dar materialidade ao brincar que expressa a vida imaginária 
da criança (Piorski, 2016).

O primeiro passo, conhecido por Passo Terra, relaciona-se ao ambiente fí-
sico em que a criança brinca. Nele, é indicado observar e registrar a materialidade 
concreta, por meio da descrição e do ambiente, fazendo uso dos sentidos, como 
visão, olfato e tato, por exemplo (Eckschmidt, 2021). 

Esse exercício, por vezes árduo, desconfortável, maçante e capaz de gerar 
um certo incômodo, traz consciência para os detalhes e proporciona ao(à) edu-
cador(a) o exercício de olhar novamente, revisitar o espaço físico ou, também, o 
registro, por exemplo, de uma brincadeira, quantas vezes for necessário. Os deta-
lhes são descritos, olhados e revisitados para dar base à observação.

No segundo passo, o Passo Água, o convite, agora, é observar o brincar da 
criança em movimento, como ele realmente acontece: acompanhando o passar 
do tempo. As descrições objetivas, descritivas, sem julgamento ou antecipação 
dos fatos do Passo Terra permanecem, agora acrescidas do tempo e do movimen-
to. Ainda no Passo Água, observamos o movimento de pular, girar, saltar, correr, 



32    Revista Jataí

subir, descer, escorregar, entre outros, que demonstram a potência do brincar, 
do corpo da criança em movimento. Segundo Eckschmidt (2021, p.78), agora, “o 
registro das observações ultrapassa a concretude e a estrutura oferecidas pela 
descrição espacial, permitindo a conquista da fluidez e da flexibilidade das nar-
rativas”.

No terceiro passo, o Passo Ar, podemos alcançar uma expressão mais po-
ética e sensível do registro (Eckschmidt, 2024). Nesse momento, fica evidente 
que sujeito e fenômeno caminham juntos (Eckschmidt, 2021), convidando nosso 
olhar atento a focar em algum tipo de brincadeira, em um determinado gesto das 
crianças que se repete com o passar do tempo.

Por meio do olhar mais sutil, às vezes invisível a um primeiro momento 
(Eckschmidt, 2021), surge um sentimento exato sobre a percepção que se tem do 
fenômeno (Mattos; Ribeiro; Balconi; Eckschmidt, 2021) que só é possível chegar 
depois de um tempo de investigação e dedicação, de observar o que se repete 
nos gestos que compõem as ações das brincadeiras.  Esse passo nos leva a algo 
mais simbólico e com sentido, ou seja, ao mesmo tempo espontâneo, sensível e 
que expressa a singularidade do observador (Eckschmidt, 2024).

O quarto passo, o Passo Fogo, quando alcançado, é conquistado após per-
correr todos os três caminhos citados com o empenho e a dedicação que cada 
um exige. Nessa etapa, chega-se à identidade daquilo que observamos, que surge 
por meio de neologismos, quando algo novo se revela, depois de perceber aquilo 
que se repete em muitas das observações (Mattos; Ribeiro; Balconi; Eckschmidt, 
2021). 

No Passo Fogo, como descreve Eckschmidt (2021, p. 81), “a pesquisadora 
e o fenômeno saem de uma relação de horizontalidade superficial para se colo-
carem no âmbito da verticalidade, buscando profundidade e alturas na compre-
ensão do brincar”.

A observação goetheana descrita anteriormente tem a qualidade de olhar 
com profundidade para “[...] permitir-se enxergar o que a vida, por meio das 
crianças, [...] quer nos mostrar” (Mattos; Ribeiro; Balconi; Eckschmidt, 2021, p. 
246). E, ao se aprofundar, “[...] entendemos que lapidar o olhar para enxergar o 
que há de vivo no brincar ajuda a reconhecer as potencialidades infantis” (Meirel-
les; Eckschmidt, 2019, p. 14).



Registro do brincar    33

1.1 Observação das brincadeiras no espaço educacional

Nesta parte do relato, traremos algumas narrativas gestuais e orais do 
brincar das crianças (Eckschmitdt, 2024) nos Passos Terra e Água, baseadas na 
observação fenomenológica de Goethe. Alguns dos registros foram escritos em 
primeira pessoa, por demonstrar o trabalho de campo de uma das autoras, que 
registrou o encontro e as relações da criança estrangeira com os seus pares pelo 
brincar. 

Para os registros, usaremos nomes fictícios para as crianças, sendo Oliver o 
nome escolhido para a criança estrangeira e Gabriel para um dos colegas que mais 
se relacionou com ele. As duas primeiras narrativas gestuais e orais são ações do 
brincar que envolveram os dois meninos no balanço, na área verde da instituição. 

1.1.1 Registro das brincadeiras no balanço

Quando o lanche terminava, Gabriel logo colocava seu chinelo, e Oliver, o 
tênis; saíam rapidamente para reservar o balanço preferido deles. Era bonito ver 
o entusiasmo dos dois. As brincadeiras no balanço os aproximavam de maneira 
muito cativante. Era lindo de observar. Também era visível que eles já tinham 
prática de balançar, tamanha as sensações reveladas pelo corpo em movimen-
to, pois, a cada dia, descobriam uma nova manobra que era compartilhada com 
alegria:

No balançar, quando as crianças conquistam, após um longo 
processo, o gesto de ir-e-vir desta brincadeira, existe uma satis-
fação na entrega à qualidade rítmica. Em um determinado mo-
mento o balançar não é mais difícil, a criança já se apropriou do 
movimento, que lhe traz muita alegria e vitalidade (Girardello; 
Eckschmidt, 2023, p. 820).

No jardim, os dois meninos passavam boa parte da manhã brincando de 
voar com os pés ora no ar, ora buscando impulso no chão de terra e pedrinhas. 
Gritos de euforia e momentos de silêncio. Olhares, sorrisos, momentos de tédio e 
até mesmo frustração e tristeza quando envolvia a disputa pelo brinquedo com as 
demais crianças. No balançar, em alguns momentos, os dois pareciam um só por-



34    Revista Jataí

que até mesmo o movimento evidenciava a sincronia e a conexão dos meninos:

Gabriel descruza os braços e segura firme as cordas do ba-
lanço enquanto fala:
– Ahhhh, vou cair!
Ele tomba o balanço para trás e os seus pés ficam para o 
alto. Em um impulso para frente, retoma o equilíbrio e olha 
para o amigo ao seu lado.  Refaz o movimento novamente, 
só que dessa vez de maneira mais intensa, usando a força 
de suas mãos, que seguram com firmeza as cordas.
Enquanto isso, Oliver, que está sentado tranquilo no balan-
ço ao lado, olha com interesse os movimentos do colega. 
Pouco tempo depois, aceita o convite e imita o movimen-
to que acabou de ver. Ele impulsiona seu corpo para trás, 
deixando a madeira da base retangular quase na vertical, 
pernas esticadas e os pés descalços com a sola aparente. 
Praticamente fica de cabeça para baixo. Quando percebe 
minha presença, diz, em tom de euforia:
– Look at me! (Olhe pra mim!)
Eu me permito parar por alguns minutos e admirar a destre-
za dos dois meninos.
Oliver termina esse movimento e começa outro novo. Ago-
ra é vez de ele convidar o amigo para uma manobra. Com 
a base de madeira na horizontal, apoia primeiro o pé es-
querdo, em seguida o direito, joelhos dobrados, tensiona as 
mãos nas cordas verticais para dar força e apoiar parte do 
peso do seu corpo e finalmente ficar de pé:
– Uhuuuu!! – comemora, Oliver.
Ele permanece nesse movimento durante algumas idas e 
vindas para frente e para trás, olha para mim e pergunta:
– Do you know to do this? (Você sabe fazer isso?) – diz Oli-
ver.
Eu respondo que sim com um sorriso, que também gosto 
de balançar em pé. E é verdade, eles sabem que sempre 
que posso encontro alguns minutos para me balançar tam-
bém. O brincar segue o ritmo e o movimento do balanço 
em uma manhã de outono de céu azul claro no jardim. Eles 
passam boa parte da manhã assim. Por vezes balançam so-
zinhos, por vezes trocam olhares e dão risadas, descobrem 
novas manobras um com o outro. Por vezes buscam meu 
olhar e minha presença. Eu suspiro e admiro. Sinto a vida 
nas células que se alegram e percorrem o corpo em um ba-
lanço pelo caminho do meu mar interno. (Registro de ob-
servação, 2025).



Registro do brincar    35

Na última semana de Oliver na instituição, registrei a brincadeira dele e de 
Gabriel no balanço, como aconteceu em muitas manhãs, mas agora demonstran-
do o esforço do amigo brasileiro em se comunicar, tentando falar em inglês e até 
inventando palavras, ou seja, uma aproximação e conexão dos dois pelo brincar:

Oliver enrola com as duas mãos a corda do balanço em 
aproximadamente 25 voltas no sentido anti-horário, uma a 
uma. Quando está na metade deste trabalho, no balanço 
ao lado, Gabriel faz o mesmo, mas ele gira a base de ma-
deira suspensa e solta as duas mãos, deixando o impulso 
fazer o trabalho de enrolar as cordas, enquanto pergunta 
ao amigo:
– Réli? (Uma palavra inventada por ele, próxima de ready, 
que significa está pronto, em inglês) – diz Gabriel.
Oliver compreende a comunicação e responde:
– I’m not ready (ainda não estou pronto) – e continua a en-
rolar as cordas.
Gabriel dá passos para trás e posiciona em pé, pronto para 
se sentar no balanço, mas aguarda seu colega:
– Réli? – diz Gabriel
– I’m not ready (Ainda não estou pronto) – responde Oliver, 
enquanto continua a enrolar as cordas.
– Réli? – pergunta Gabriel novamente, desta vez em um 
tom de brincadeira, sorri e olha para o amigo.
Oliver olha de relance, mas não responde. Seu corpo está 
concentrado no esforço de subir na base do balanço que fi-
cou bem alta após tantas voltas. Fica na ponta dos pés, e dá 
os últimos giros. Tenta algumas vezes subir e apoia as duas 
mãos espalmadas com firmeza, empurra a base para baixo 
e usa o joelho direito para se apoiar e finalmente subir.
– Uoooooool – comemora Oliver, quando começa a girar. 
Gabriel, que esperava o amigo estar pronto, percebe o iní-
cio do movimento dele e, também, começa o seu. Ele anda 
de costas para trás o máximo que consegue, em seguida, 
salta com os dois pés e se senta na base de madeira. Seu 
corpo primeiro vai para frente e, em seguida, também co-
meça a rodopiar. 
Oliver fecha os olhos e levanta a cabeça para o céu, esperan-
do o movimento rápido, mas fica um tanto decepcionado.
– Why is it not going superfast? (Por que não está indo mui-
to rápido?) – pergunta Oliver.
Segundos depois o balanço de Oliver tomou velocidade e o 
de Gabriel também. Como no balé coreografado, os dois se 
sincronizaram e giraram juntos. Os pés fazendo movimen-



36    Revista Jataí

tos de círculos no ar, quase se tocavam naquelas voltas infi-
nitas, como se tivessem ensaiado o passo e o compasso da 
dança. Os dois levantaram o queixo para o alto, em direção 
ao céu, olhos fechados e gritaram eufóricos enquanto seus 
corpos giravam rapidamente. Foram muitas voltas em sin-
tonia. Quando acabou, Oliver ficou um pouco tonto e pre-
cisou de alguns segundos sentado para se recompor, mas 
Gabriel logo se levantou, girou o balanço algumas vezes em 
sentido anti-horário e fez um novo convite ao amigo.
– Vamos de novo? – diz. (Registro de observação, 2025).

A brincadeira de balanço revela a sintonia entre o verbal e o extraverbal, e 
enuncia a relação do corpo como objeto de comunicação. Ora, só uma observa-
ção minuciosa, atenta e sensível para poder capturar o que as trocas de olhares e 
frases são capazes de evidenciar no ato do brincar, momentos que transparecem 
no aperfeiçoamento da linguagem brincante. 

1.1.2 Brincadeira de barco

No início de uma manhã de abril de 2025, Oliver foi a primeira criança a 
chegar e encontrou uma caixa de papelão dentro da sala que a professora do 
turno da tarde deixou justamente para as crianças brincarem. Ficou contente ao 
perceber que cabia dentro dela e decidiu não dividir o espaço com nenhum ami-
go, transparecendo que aquele local era seguro e protegido, como quando as 
crianças constroem casas ao brincar. No dia seguinte, a caixa não estava mais lá, e 
ele ficou desapontado. Lembrei de uma gamela de madeira grande que estava na 
sala e ofereci a ele. Dali por diante, o brincar de barco fez parte do seu cotidiano 
por muitas manhãs. Seu corpo cabia dentro daquela gamela de material natural, 
oferecendo um brincar mais introspectivo, mas, ao mesmo tempo, podia ser vista 
a interação com os colegas. Ele entrava naquele espaço que cabia pouco mais do 
que seu corpo e abraçava seu cobertor, objeto levado por ele em alguns momen-
tos. Por vezes, trazia um bichinho de pelúcia de casa e o cobria dentro da gamela 
barco (Fig. 1), e, assim, passava momentos divertidos, percorrendo a sala dentro 
do objeto de afeto.



Registro do brincar    37

Fig. 1 – Oliver e a brincadeira na gamela barco

Para fazer balanço e barco ao mesmo tempo, Oliver encontrou outro ob-
jeto de madeira, uma espécie de tábua curva, na qual também brincava, balan-
çando para os lados, para frente e para trás, cantarolando uma canção alegre 
inventada por ele.

A criança, que percorreu milhares de quilômetros da sua casa, cruzou o 
oceano e foi visitar parentes, adentrando uma nova escola com novos colegas, 
também se expressou desenhando barcos com giz na aquarela e em uma pintura 
com tinta de café. A seguir, um relato do brincar dele:

Acocorado dentro do seu barco, Oliver permanece em silêncio 
e observa uma menina carregando blocos quadrados de ma-
deira pela sala. O clima está mais agitado e as crianças falam 
em tom alto, divertindo-se, cada uma na sua imaginação. Ele 
observa por um breve tempo e logo retoma a sua brincadeira, 
ajustando cuidadosamente um retângulo de crochê dentro da 
gamela. Acaricia o tecido aveludado com as duas mãos e algu-
mas vezes e grita animado, falando consigo:
– Ready? Go! (Pronto? Vamos!). (Registro de observação, 
2025).

Fonte: acervo pessoal de uma das autoras.



38    Revista Jataí

Nesse brincar, o menino se posiciona na borda da frente do barco, sentado 
em cima dos joelhos com as pernas dobradas para trás. Estica os braços, empurra 
o chão com as mãos, enquanto a parte de trás do seu corpo o impulsiona para 
frente, conseguindo, assim, arrastar-se navegando pela sala. Ele usa o corpo todo, 
coordenando o movimento de pernas, mãos, braços, cabeça posicionada e olhar 
na direção desejada. É um planejamento e uma ação que acontecem praticamen-
te ao mesmo tempo, acompanhados pela imaginação criativa e viva da criança. 
Nessa ação, seu corpo todo está disponível, em um momento de presença e in-
teireza. 

Numa manhã, locomovendo-se com o barco pela sala de referência, Oliver 
se deparou com os colegas construindo uma espécie de ponte com uma estrutura 
de madeira de formato retangular. A princípio, permaneceu alguns segundos em 
silêncio, apenas observando. Não havia espaço para passar com a gamela de ma-
deira pelos lados. É relevante afirmar que algumas vezes ele brincava com os cole-
gas, mas, geralmente, eram em duplas ou trios, e dessa vez estavam todos juntos. 
Ele olhou para mim, e eu validei esse olhar como um impulso de coragem. Em 
seguida, passou por baixo daquela ponte em que todos estavam observando-o, 
e alguns acharam engraçado e riram junto com ele. Esse brincar me remeteu ao 
momento de vida de Oliver, porque é preciso ter coragem para cruzar o oceano, 
ficar longe de casa, entrar em uma nova escola com colegas que se comunicam 
em outra língua. Aquele momento foi simbólico porque ele fez essa travessia e 
foi bem recebido, conseguiu fazer parte do grupo. Que felicidade a nossa ter o 
Oliver!

1.1.3 Brincando de pintinhos pela sala

Na Pedagogia Waldorf, sabe-se da importância dos gestos e cuidados das 
educadoras consigo e com os demais, incluindo os animais, o espaço físico, entre 
outros, já que as crianças confiam no mundo e imitam muitas das ações realiza-
das por aqueles adultos que são referência para elas. Ao brincar, as crianças imi-
tam o que ocorre ao seu redor (Steiner, 1990). Por isso a importância de os gestos 
serem dignos de serem imitados. 

Enquanto esteve no espaço educacional, Oliver pôde presenciar com os 



Registro do brincar    39

colegas o nascimento e os primeiros cuidados de quatro pintinhos de uma das ga-
linhas que vivem no jardim. Após o Dia das Mães, na segunda-feira, ouvimos uns 
piados, e tamanha foi a surpresa quando encontramos os pintinhos escondidos 
embaixo da galinha. As crianças ficaram curiosas e encantadas com os pequenos 
animais. Oliver já estava habituado a cuidar do galinheiro, ajudando a trocar a 
água e dar ração. Em uma manhã, enquanto brincava no jardim, insistiu até ar-
rumar a rampa de acesso da casa dos animais que havia caído. Ele teve a ideia de 
colocar pedras embaixo e foi empilhando uma a uma para a rampa ficar em uma 
altura que as galinhas conseguissem entrar e sair. Quando os pintinhos nasceram, 
ele intensificou ainda mais os cuidados. Todas as manhãs, pedia para segurar os 
pequenos animais e se certificava de que a água estava limpa e que eles tinham 
alimento suficiente, sempre com acompanhamento das educadoras. 

Oliver e seus colegas inventaram uma brincadeira em que imitavam os 
sons e os gestos dos animais recém-nascidos:

Oliver era o terceiro de uma fila de três crianças que engatinha-
vam e piavam agudo da varanda até a sala de referência. Uma 
das duas crianças que estava na frente por vezes parava e espe-
rava ele chegar mais perto. Quando, no final da sala, entraram 
debaixo de uma estrutura de madeira com tecido na cobertura 
– uma espécie de casinha –, chamaram Oliver, que vinha mais 
devagar, convidando-o para entrar com elas. Uma criança, in-
clusive, falou seu nome e fez sinal com as mãos para que ele 
viesse junto. O menino aceitou o convite e permaneceu por 
algum tempo com as demais crianças na casinha. Em seguida, 
uma delas, usando a imaginação e criatividade, construiu uma 
estrutura retangular de madeira e tecidos na cobertura e disse 
que era a toca para Oliver. As três crianças repetiram algumas 
vezes esse engatinhar pela sala imitando os pintinhos que ha-
viam nascido naquele dia. (Registro de observação, 2025).

O que pode representar para as crianças a experiência do nascimento de 
animais tão graciosos quanto os pintinhos? Será apenas a possibilidade de cuidado 
com seres tão frágeis? Salientamos que a representação da brincadeira a partir de 
vivências reais amplia os conhecimentos das crianças e possibilita a construção da 
autonomia e a constituição de relações de empatia e de cuidado, tão essenciais no 
processo de humanização, em que o observar sensível novamente se faz necessário. 



40    Revista Jataí

Considerações finais sobre o encontro das crianças

Neste relato, tivemos como objetivo mostrar como se desenvolveu a rela-
ção de uma criança estrangeira com seus pares por meio do brincar livre, tendo 
como base a observação fenomenológica de Goethe como um caminho para re-
gistrar o encontro com e entre as crianças. Para isso, observamos e registramos 
algumas brincadeiras que as crianças inventaram e repetiram por algumas vezes, 
num movimento de compreensão e apropriação do mundo das relações constru-
ídas entre elas e por elas.

Este relato de experiência, portanto, evidenciou na prática a importância 
do brincar na vida das crianças, como elas se relacionam, constituem-se e se apro-
priam do que está ao seu redor. A brincadeira possibilitou a comunicação mais 
do que mil palavras. Evidenciamos que, até mesmo quando as crianças falam em 
línguas diferentes, o brincar pode se tornar um elo comunicativo potente e im-
portante. 

Por meio dos estudos com base nos princípios da observação goetheana, 
as educadoras puderam construir um olhar mais profundo e respeitoso em torno 
dos gestos e das narrativas do brincar. Enfim, a cada dia, temos a possibilidade de 
aceitarmos o convite que nos é feito, ou seja, um convite para participar, construir 
um novo olhar, ver e apreciar, com mais atenção, o movimento e o fluxo da vida 
de nossas crianças; e, nesse movimento, temos a oportunidade de aprendermos 
e reaprendermos com esses sujeitos em processo de formação.

Referências

BACH JUNIOR, Jonas. Fenomenologia de Goethe e educação: a filosofia da educação de 

Steiner. Curitiba: Lohengrin, 2019.

BACH JUNIOR, Jonas. O autocultivo e a educação da sensibilidade na Pedagogia Waldorf. 
EccoS - Revista Científica, São Paulo, n. 53, p. 1-16, abr./jun. 2020. Disponível em: https://
periodicos.uninove.br/eccos/article/view/16638. Acesso em: 11 set. 2025. 

BRASIL. Estatuto da criança e do adolescente: lei N° 8.069, de 13 de julho de 1990. São 
Paulo: Atlas, 1991.

https://periodicos.uninove.br/eccos/article/view/16638
https://periodicos.uninove.br/eccos/article/view/16638


Registro do brincar    41

BRASIL. Lei n° 14.826, de 20 de março de 2024. Institui a parentalidade positiva e o di-
reito ao brincar como estratégias intersetoriais de prevenção à violência contra crianças. 
Brasília: Presidência da República, 2024. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/cci-
vil_03/_ato2023-2026/2024/lei/L14826.htm. Acesso em: 11 set. 2025. 

ECKSCHMIDT, Sandra. Gestos e narrativas do brincar na educação infantil: um caminho 
de observação fenomenológica. 1. ed. São Paulo: Federação das Escolas Waldorf no Brasil, 
2024.

ECKSCHMIDT, Sandra. Um caminho para a observação fenomenológica: gestos e narrati-
vas do brincar na educação infantil. 2021. Tese (Doutorado em Educação) - Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2021. Disponível em: https://repositorio.ufsc.br/
handle/123456789/227278. Acesso em: 11 set. 2025.

GIRARDELLO, Gilka Elvira Ponzi; ECKSCHMIDT, Sandra. No vaivém do balanço: olhando 
para um gesto do brincar. Revista Zero a Seis, Florianópolis, v. 25, n. 24, p. 810-834, 2023. 
Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/94431. Acesso 
em: 11 set. 2025. 

LAMEIRÃO, Luiza Helena Tannuri. Observar é preciso, praticar é indispensável. São Paulo: 
João de Barro Editora, 2022.

MALAGUZZI, Loris. A criança é feita de cem. In: EDWARDS, Carolyn; GANDINI, Lella; FOR-
MAN, George. As cem linguagens da criança: a abordagem de Reggio Emilia na educação 
da primeira infância. Porto Alegre: Artes Médicas, 1999, p. 59-104.

MATTOS, Lia; RIBEIRO, Liandra; BALCONI, Nina Bernal; ECKSCHMIDT, Sandra. A obser-

vação fenomenológica como prática pedagógica: compartilhando experiências de olhar 
para as crianças e seu brincar com as pedras. Revista Jataí, São Paulo, v. 3, p. 239-262, 
2021. Disponível em: https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/70. Acesso em: 11 set. 

2025. 

MEIRELLES, Renata; ECKSCHMIDT, Sandra. Miradas. São Paulo: Território do Brincar, 

2019.

OSTETTO, Luciana E. Observação, registro, documentação: nomear e significar as experi-

ências. In: ______ (org.). Educação infantil: saberes, fazeres da formação de professores. 

Campinas: Papirus, 2008, p. 13-32.

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/L14826.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/L14826.htm
https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/227278
https://repositorio.ufsc.br/handle/123456789/227278
https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/94431
https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/70


42    Revista Jataí

PIORSKI, Gandhy. Brinquedos do chão: a natureza, o imaginário e o brincar. São Paulo: 

Peirópolis, 2016.

STEINER, Rudolf. Andar, falar e pensar: a atividade lúdica. Obras escolhidas. 3. ed. São 

Paulo: Antroposófica, 1990.

STEINER, Rudolf. A prática pedagógica: segundo o conhecimento científico-espiritual do 

homem. 2. ed. São Paulo: Antroposófica, 2013. 

STEINER, Rudolf. O método cognitivo de Goethe: linhas básicas para uma gnosiologia da 

cosmovisão goethiana. 2. ed. São Paulo: Antroposófica, 2004.

STIRBULOV, Sandra; LAVIANO, Rosemeire. A arte de educar em família: os desafios de ser 

pai e mãe nos dias de hoje. São Paulo: All Print Editora, 2015.



ARTIGOS
EM FLUXO CONTÍNUO





A Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf  45

A EDUCAÇÃO FÍSICA NO 
ENSINO FUNDAMENTAL 

NA PEDAGOGIA WALDORF: 
ESTRUTURANDO O CORPO PARA 

CONHECER A SI MESMO

*Professora da Faculdade Rudolf Steiner no curso de Pedagogia e professora de Educação 
Física na Escola Waldorf Rudolf Steiner. Mestre em Educação FAE/UFMG). 
E-mail: gabrielahilarino@yahoo.com.br.

Gabriela Hilarino Simões*



46 Revista Jataí

RESUMO

O artigo propõe uma reflexão apolínea 
sobre o autoconhecimento a partir da cé-
lebre máxima socrática “conhece-te a ti 
mesmo”, relacionando esse processo à 
Educação Física no contexto escolar. Con-
sidera o corpo mais do que uma estrutura 
física: é um cálice que sustenta dimensões 
sutis do ser, e, por isso, precisa ser fortale-
cido e compreendido. Com base na teoria 
de Rudolf Steiner, o texto enfatiza a im-
portância de considerar as fases do desen-
volvimento infantil – especialmente entre 
os 9 e 14 anos, como propõe a Pedagogia 
Waldorf – respeitando as individualidades 
e as leis biográficas que moldam o ser hu-
mano. A Educação Física, nesse sentido, 
é uma via privilegiada para o desenvolvi-
mento da consciência corporal, emocional 
e social dos alunos, oferecendo experiên-
cias que favorecem o reconhecimento de 
limites, potencialidades e valores humanos 
como respeito e resiliência. Assim, pro-
põe-se que o conteúdo das aulas de Edu-
cação Física seja adaptado às diferentes 
etapas de amadurecimento, promovendo 
a descoberta de si mesmo e a tomada de 
decisões conscientes. A educação corporal, 
nesse contexto, torna-se um instrumento 
essencial para a formação integral do alu-
no, oferecendo possibilidades de conhecer 
a si mesmo a partir do movimento.

Palavras-chave: Educação Física; Pedago-
gia Waldorf; Antroposofia; autoconheci-
mento.

ABSTRACT

This article proposes a reflection on self-k-
nowledge based on the renowned Apollo-
nian maxim “Know thyself”, relating this 
process to Physical Education in the school 
context. It considers the body as more than 
a physical structure: it is a vessel that sus-
tains the subtle dimensions of the being 
and, therefore, must be strengthened and 
understood. Drawing on Rudolf Steiner’s 
theory, the text emphasizes the importan-
ce of considering the stages of child de-
velopment - especially from ages 9 to 14, 
as proposed by Waldorf Education - while 
respecting individualities and the biogra-
phical laws that shape the human being. In 
this sense, Physical Education is presented 
as a privileged pathway for the develop-
ment of students’ bodily, emotional, and 
social awareness, providing experiences 
that foster the recognition of limits, poten-
tialities, and human values such as respect 
and resilience. Thus, it is proposed that the 
content of Physical Education classes be 
adapted to different stages of maturation, 
promoting self-discovery and conscious 
decision-making. Within this framework, 
bodily education becomes an essential 
instrument for the student’s integral for-
mation, offering opportunities to know 
oneself through movement.

Keywords: Anthroposophy; Physical Edu-
cation; self-knowledge; Steiner Schools.



A Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf  47

Introdução

A frase “conhece-te a ti mesmo”, evidenciada pelo filósofo grego Sócra-
tes, não se limita a uma simples introspecção superficial. Ela propõe um mergu-
lho profundo em nosso interior, buscando entender nossas forças e fraquezas, 
nossos desejos e medos, e como tudo isso influencia nossas ações e interações 
com o mundo. O conhecimento de si mesmo é uma construção que precisa de 
dedicação, e alguns lugares e pessoas podem vir a ser chaves importantes nessa 
descoberta. 

Sendo professora há muitos anos, venho descobrindo diariamente as ale-
grias e desafios que atravessam a arte de educar. Muitas vezes me pego pensan-
do quais são as reais demandas contemporâneas e como as aulas podem ser um 
meio de os alunos encontrarem seus próprios caminhos a partir do conhecimento 
de si mesmos. Atuar na área da Educação Física me faz ter a certeza de que o cor-
po, por meio de um desenvolvimento motor, é parte importante desse processo 
e precisa, primordialmente, ser estruturado primeiro. 

O corpo, aqui, não será tratado apenas como um organismo físico, mas  
como um sistema de forças que precisam ser desenvolvidas, aumentadas e har-
monizadas pela percepção e pela consciência. O corpo é considerado cálice, que 
acolhe as outras estruturas imateriais que carregamos em nós. E é por isso que 
manter esse cálice estruturado é o primeiro passo para que consigamos organi-
zar todo o resto que nos compõe. Quando o ser humano1 conhece e domina a si 
mesmo, desde o corpo, parte material, até suas forças mais sutis, ele é capaz de 
colocar sua vontade com consciência e coerência nas escolhas e ações da vida.

Todavia, há tantos corpos como pessoas e generalizá-los seria não reco-
nhecer as diferenças que nos fazem ser quem somos. A noção de ‘corpo’ será 
tratada aqui apenas no seu aspecto físico, isto é, aquilo que é material, tem uma 
forma física, uma composição química e no qual se passam processos químicos 
e físicos. 

1. A concepção de ser humano admitida por Steiner em A ciência oculta (2006) é um ponto 
fundamental para a estruturação do ensino. Para ele, o ser humano é um ser trimembrado, 
formado por corpo, alma e espírito – e essa concepção faz toda a diferença para a atuação 
do professor.



48 Revista Jataí

O corpo físico é, de início, totalmente determinado pela hereditariedade. 
A organização física da criança ao nascer é, por assim dizer, dada por seus pais, 
ou num sentido mais amplo, por seus antepassados. Em seguida, diversos fatores 
externos e internos modificarão esse corpo físico ao longo da vida, mas, logo ao 
nascimento, ele tem o caráter herdado. Assim se compreende que dois gêmeos 
idênticos, univitelinos, nascerão com corpos físicos iguais entre si. Com o desen-
volvimento, cada um adquirirá algumas características diferentes, em razão de 
influências provindas do mundo ou de seu próprio ser (Gardin, 2015).

Apesar de inicialmente termos nosso corpo herdado pela hereditarieda-
de, as experiências do cotidiano moldam nosso crescimento físico tal qual nossas 
ideias e sentimentos. Contudo, apesar de cada pessoa tornar-se única ao longo 
de sua trajetória, todos obedecemos a determinadas leis consideradas universais: 
são as chamadas leis biográficas, também apresentadas por Steiner como teoria 
dos setênios2. 

Considerando que cada criança, apesar de ter heranças físicas herdadas 
de seus familiares, vai se transformando a partir das experiências da vida, fica 
evidente a importância dos conteúdos das aulas de Educação Física para auxiliá-la 
em seu processo de desenvolvimento, descoberta e busca individual. Nesse sen-
tido, por mais que os conteúdos ministrados nas aulas sejam semelhantes para 
todos, a forma com que o aluno se relaciona com ele vai depender de diversos 
fatores. 

Após tais considerações, uma pergunta importante precisa surgir: como 
entender a relação do movimento corporal com a compreensão de si mesmo? 
A prática de atividades físicas adequadas ao corpo físico nas diferentes fases da 
vida possibilita aos alunos a descoberta de seus limites, dificuldades e capacida-
des, percebendo-se no mundo, questionando-se e buscando a própria verdade 
interior para compreender a razão da própria existência. Além disso, quando as 

2. Steiner analisa e descreve o desenvolvimento do ser humano de sete em sete anos, os 
setênios. Segundo ele, a cada setênio, ocorrem desenvolvimentos diferenciados de cada um 
dos nossos membros constitutivos – o corpo físico, o corpo etérico, o corpo astral e o Eu –, 
os quais já estão presentes no momento do nascimento. Há, porém, um amadurecimento 
progressivo dos corpos que se desenvolvem ou se emancipam a cada setênio, dando ensejo à 
utilização e ao surgimento de outras faculdades específicas inerentes àqueles períodos 
(Marasca, 2009).



A Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf  49

atividades de movimento são apropriadas, surge a oportunidade de cultivarmos 
valores de respeito, tolerância, resiliência, entre outros, de forma cada vez mais 
consciente. 

Diante de tais ponderações, teremos como foco principal as aulas de Edu-
cação Física que, na Pedagogia Waldorf, buscam a estruturação de um corpo cada 
vez mais saudável, proporcionando um lugar assertivo para experimentar possi-
bilidades de exploração de si mesmo, no intuito de ajudar os alunos a dominarem 
suas habilidades dentro das suas capacidades individuais, percebendo que o pró-
prio corpo deve ser veículo de alegrias e realizações e nunca de constrangimento 
e vergonha.

A partir deste momento, iremos abordar, mesmo que de forma sucinta, 
cada fase de desenvolvimento do ser humano dos 9 aos 14 anos, que compre-
ende as classes do 3º ao 8º ano do Ensino Fundamental da Pedagogia Waldorf, 
apresentando as sutilizas que as diferenciam entre si, mostrando como reconhe-
cê-las e oferecer possibilidades de conteúdos que contemplem uma educação 
que respeita os processos individuais e que inclui a partir do momento em que o 
aluno se reconhece de forma cada vez mais desperta e se torna capaz de tomar 
suas próprias decisões de maneira cada vez mais consciente. 

1. As aulas de Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf

Aos 9 anos, segundo Michaela Glocker (2021), a vida emocional se torna 
mais consciente, possibilitando mais autoconfiança, trazendo o pensamento de 
“Eu sou eu” e não mais “Eu e o mundo somos uma unidade”. De repente, a crian-
ça se sente sozinha, abandonada a si mesma. Algumas delas também têm, nessa 
época, medo de que seus pais morram. Em termos de consciência, a criança pode 
enxergar-se como que ao lado de si mesma ou enxergar-se de fora e, com isso, 
também aumenta a tendência a se comparar com outras pessoas. 

Steiner (2007) denomina essa nova consciência de si mesmo como “rubi-
cão”, em referência à lendária travessia de César no rio que o separava do norte 
italiano quando, após a passagem do seu exército, a ponte quebrou, impossibili-
tando o retorno. Essa experiência dos 9 anos é, de fato, um momento em que não 
dá mais para retornar à infância. A criança experimenta o sentimento de “entre os 



50 Revista Jataí

muitos bilhões de pessoas não há ninguém como eu” e, pela primeira vez, ela se 
sente sozinha e necessita aprender a lidar consigo mesma, embora ainda precise 
de ajuda.

Essa forma de percepção de si mesma nessa fase desencadeia novos senti-
mentos que, agora, serão utilizados para exercer sua relação com o mundo. Não 
interessam mais para as crianças movimentos aleatórios, sem sentido, praticados 
só para gastar energia, como acontecia quando eram mais novas no brincar livre, 
elas desejam ritmo e harmonia. Por meio do calor, percebem suas partes do cor-
po e experimentam a corporalidade correndo e suando com toda vitalidade. É im-
portante que se repitam as brincadeiras até que elas possam assimilá-las bem. O 
professor pode utilizar esses momentos para trabalhar  perseverança, diligência 
e sentido ético, por meio das imagens e do encantamento que elas sentem pela 
aula e pelo professor.

No currículo da Pedagogia Waldorf voltado a essa idade, a criança, que pas-
sa por uma separação mais nítida entre o seu Eu e o mundo, deixando o “paraíso” 
pessoal no qual estava vivendo, estuda as histórias do Antigo Testamento, e, as-
sim como Adão e Eva, é obrigada a “cair do paraíso” e a viver em um novo mundo. 
Trazer para as práticas de movimento jogos e brincadeiras que reafirmem esse 
momento amplia recursos internos para lidar com tais questões, pois a criança 
vivencia, pelas imagens, situações semelhantes em que ela pode lidar com suas 
dificuldades por meio de brincadeiras. 

Para mostrar para a criança que ela é capaz de habitar esse novo mundo 
após a “queda do paraíso” e construir um lugar que seja seu, ela, também, apren-
de os mais variados tipos de habitação. A construção da casa é uma imagem forte 
da vivência que as crianças estão fazendo delas mesmas, nesse corpo mais des-
perto que quer movimentar-se da maneira mais calorosa possível e que, agora, 
precisa ser habitado. Existem brincadeiras que propõem à criança sair da própria 
casa e ser recebida na casa de um amigo, ou ter coragem para sair da sua “toca” e 
encontrar outra “toca” para morar. As histórias que são utilizadas para explicar as 
brincadeiras servem de envoltório para que a criança crie coragem de sair do local 
onde está, caminhando para o mundo, na segurança de que terá para onde ir.

Jogos sociais, com abrigo, acolhimento, calor, protegendo e envolvendo o 
grupo, são bálsamos nesta idade. Uma sugestão para acolher as crianças é apre-



A Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf  51

sentar atividades em que uns possam “salvar” os outros. Além de fortalecer o 
trabalho cooperativo, as crianças sabem que podem contar umas com as outras 
quando precisarem ou se sentirem sozinhas. 

Outro conteúdo é o estudo das “profissões”, afinal, após “caírem do para-
íso”, nada mais confortante do que saber que é possível recomeçar a caminhada 
com diversas possibilidades de atuação neste mundo: figuras como o oleiro, pa-
deiro, alfaiate etc. aparecem como personagens nas brincadeiras, oferecendo a 
experiência de saberem o que fazer quando chegar a hora.

Se fôssemos traduzir esta idade em palavras, seriam “novas estruturas”. 
Considerando que já houve maior apropriação do espaço aos 7 anos e do tempo 
aos 8 anos, quando a roda era a forma principal das brincadeiras, agora é hora 
de experimentar novas estruturas com o corpo. Atividades com a dinâmica de 
“mamãe da rua”, nas quais as crianças correm para um lado e depois para o ou-
tro, diversificam a forma de experimentar a estrutura do espaço com o corpo em 
movimento.

Já aos 10 anos, é na respiração que as crianças vivem no próprio corpo. 
Uma forma de explicar essa imagem é percebermos como elas se relacionam com 
atividades que lhes proporcionem satisfação e outras que lhes acarretam triste-
za, agora vivenciadas com maior percepção. A respiração tende a oscilar entre 
ofegante e presa. É importante nessa idade que elas tenham vivências de uma 
respiração equilibrada e profunda, oriunda da grande satisfação pelo movimento. 
O que a natureza regulamentou por si claramente, no ritmo da inspiração e da 
expiração, o ser humano deve aprender animicamente – um ato de equilíbrio 
(Glöcker, 2021).

Faz sentido conduzir exercícios de controle da respiração em brincadeiras 
que busquem um fluxo e momentos de contração e expansão bem definidos. 
Atividades em que a criança possa correr, parar, respirar e, depois, voltar a correr 
ajudam-na a perceber a sua respiração de forma lúdica e brincante. Exemplos 
dessa observação podem ser encontrados nas atividades de “pare bola”, “corrida 
pô”, “mini tombo”, entre outras.  

Nesta fase, também há um crescimento considerável do tronco da crian-
ça e, com isso, uma nova força fica disponível para ser usada na execução dos 
movimentos. Junto a ela surge uma grande coragem e, assim, um desejo de se 



52 Revista Jataí

desafiar, ainda sem muito discernimento. Faz-se necessária muita atenção do 
professor para que as crianças realizem as atividades propostas em segurança.

Segundo Nietzold (1978), a criança dessa idade adquire uma relação ainda 
mais forte com o seu Eu e, por esse motivo, na época de História, nas escolas 
Waldorf, Steiner sugere que sejam trazidas as lendas das mitologias nórdicas, nas 
quais encontramos deuses fortes, corajosos e que consideravam motivo de honra 
ter o corpo ferido em uma batalha. Assim são as crianças desta idade, cheias de 
coragem, orgulhosas de ajudar os amigos na hora das brincadeiras. Quando se 
machucam, buscam justificar o episódio com algum ato de coragem. Além disso, 
os deuses contavam uns com os outros e todas as lendas acontecem em gru-
pos. As brincadeiras desta idade devem acompanhar esta mesma dinâmica de 
trabalho em grupo, encorajando-as mutuamente e descobrindo seus limites com 
segurança, já que a coragem de se movimentar não apresenta muita ponderação. 
Além disso, é uma excelente oportunidade para se trabalhar lentamente a aquisi-
ção de valentia, força de decisão, perseverança.

Ainda que a imagem seja fundamental para que a criança compreenda as 
atividades, ela precisa aparecer para além do simples fato de exercitar-se, insti-
gando para algum desafio. A partir daí, o professor deve ficar atento em perceber 
como as crianças se relacionam com o conteúdo, identificando quem precisa de 
mais incentivo e quem precisa de limites seguros para experimentar o movimen-
to do corpo com o entusiasmo das novas descobertas.

Agora um pouco mais desperta, a criança de 11 anos relaciona-se consigo 
mesma de uma outra forma. Uma imagem que representa a relação que ela es-
tabelece com ela mesma pode ser feita por meio do movimento do sangue: da 
mesma forma que ele circula, a criança quer movimentar-se com seu corpo, nem 
muito rápido, nem muito devagar, sem uma uniformidade exata, mas trazendo 
uma dinâmica sutil com seus movimentos. 

Ela busca confrontar-se com a prova. Aquela coragem que surgiu no ano 
anterior carrega agora uma certa prudência. A criança não sai mais querendo des-
bravar o mundo sem levar em consideração os riscos; em vez disso, tenta elabo-
rar pequenas estratégias para alcançar seus objetivos de forma corajosa, porém 
organizada. Surge um efeito sensório-ético de todas as coisas e processos no es-
paço que serão trabalhados mais adiante. Está sendo procurada por ela uma ver-



A Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf  53

dade cheia de força como compensação pela perda da fantasia (Nietzold, 1978).
Segundo Nietzold (1978), virtudes como perseverança, presença de espíri-

to, esperteza, exatidão, responsabilidade e independência, além de um olhar agu-
çado e uma vigorosa participação nas aulas, deveriam crescer dentro da criança. 
Ela já possui uma visão geral do ambiente, entende com clareza qual sua função 
e a dos seus colegas no jogo, qual lugar no espaço ela deve ocupar e como manu-
sear os objetos de forma mais precisa. Assim, normalmente, é apenas nessa fase 
que iniciamos de fato os jogos de disputa em equipe.

Sabendo dessas possibilidades de reconhecimento de si mesma e orienta-
ção no espaço, que, nas escolas de Pedagogia Waldorf, apresenta-se, nesta idade, 
o estudo de uma época cultural que revela o caminho que o ser humano fez em 
direção ao seu pensar próprio, trazendo as Antigas Civilizações (Índia, Pérsia, Me-
sopotâmia, Egito e Grécia) como conteúdo central do ensino da época de História, 
em diálogo com esse momento vivido pela criança, que também busca um pensar 
cada vez mais próprio e independente. O fato de o estudo da Grécia ser o último 
a ser trazido, e ser o conteúdo mais aprofundado, diz respeito a um diálogo esta-
belecido com os gregos, que assim como as crianças, queriam expor suas ideias, 
mesmo que o cultivo da fantasia nesta idade ainda esteja presente. 

Esse diálogo acontece também na relação com o processo harmonioso 
do desenvolvimento físico das crianças de 11 anos, já que elas estão, em geral, 
mais disponíveis corporalmente, encontram-se mais fortes e apresentam certa 
harmonia física, alcançando maior proporção na relação do seu corpo com seus 
membros. Assim, se fôssemos traduzir essa idade em palavras, seriam “beleza do 
movimento”.

Por este motivo, é possível perceber que há, nas atividades corporais, uma 
busca do belo, além de uma exigência maior na compreensão do espaço e uma 
percepção um pouco consciente dessa força que move o ser humano em direção 
ao seu objetivo. Permitir que as crianças experimentem movimentos harmonio-
sos e rítmicos é uma forma de direcioná-las ao encontro de si mesmas por meio 
da beleza de existir e pelo prazer de ter seu corpo em movimento de forma equi-
librada.

Jogos e brincadeiras que exigem maior percepção do espaço, disputas de 
grupo que busquem o trabalho coletivo e não o rendimento são muito adequa-



54 Revista Jataí

dos, assim como jogos de queimada, bola sobre a rede, conquista de território, 
corridas, estafetas, pega-pega e tudo que a criança possa trabalhar em grupo e 
com o qual possa conhecer, aos poucos, suas habilidades motoras. 

Ao completar 12 anos, Lievegoed (1994) mostra-nos que, nessa idade, 
chamada por ele de início da pré-puberdade, as crianças passam pelo segundo 
estirão, indicando um ganho significativo de massa corporal. Esse novo “peso” 
acarreta uma nova forma de reconhecer-se como ser humano. Nesse momento, 
elas têm muitas novidades com que se preocupar: um novo peso e crescimento 
de seus membros, a chegada da puberdade, a vontade de se identificar com al-
gum grupo e, por essas razões, as forças da fantasia perdem espaço, dando lugar 
a um apreço pelas regras, com vontade de encontrar exatidão na execução dos 
movimentos. 

Nas aulas de época das escolas Waldorf, os professores trazem a história 
de Roma, a chegada das normas, a lei de causa e consequência e o rigor pela 
ordem e organização. Esta foi uma das maneiras que Rudolf Steiner propôs para 
que o professor dialogasse com o momento em que os alunos estão vivenciando. 
Assim, o professor pode apresentar a importância das leis, da ordem e da orga-
nização, atuando na criança que agora se encontra ainda mais acordada para o 
exterior, possuindo um corpo mais forte e perdendo aqueles véus da fantasia que 
traduziam o mundo exterior para sua alma, tendo que lidar com os hormônios e 
um novo corpo que precisa estar pronto para o movimento. A ordem que vem de 
fora precisa ser internalizada, para então equilibrar aquilo que está dentro. Por 
este motivo, se fôssemos traduzir esta idade em palavras, poderíamos chamá-la 
de “ordem”.

A percepção do corpo, a partir de movimentos, traz a imagem de um domí-
nio do movimento que chegou até os músculos, pois a criança reconhece que há 
uma força muscular, fruto do crescimento, que está disponível para as atividades. 
Assim, dinâmicas que exijam esforço muscular mais conscientes são apropriadas 
para iniciarem-se a partir dos 12 anos.

Além disso, o autoconhecimento cada vez maior traz, nessa fase, um pro-
cesso de individualização muito forte. A classe, agora, apresenta individualidades 
bastante diferentes. Os grupos começam a se juntar por meio de assuntos de 
interesse e, na aula de Educação Física, esse fenômeno fica muito visível.



A Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf  55

Esse processo é muito valioso para o caminho de autoconhecimento e o 
professor precisa estar atento às mudanças de cada aluno. Em um de seus tex-
tos, Educação Física e Educação da Consciência, Rudolf Kischnick ([s.d.]) afirma 
que, nesse momento, é justificado evidenciar o primeiro lugar nas disputas, já 
que cada um quer mostrar sua individualidade e aquilo em que se destaca. Essa 
forma de apresentar a individualidade possui, agora, algum valor anímico para as 
crianças e pode ser vivenciado de forma saudável.

Ainda segundo o autor, elas já percebem, com bastante clareza, as quali-
dades dos outros e, quando se identificam, se esforçam para adquiri-las também. 
Essa percepção se dá, nessa fase, por meio do pensar, enquanto o esforço para a 
conquista de novas qualidades se dará pelo vínculo com as emoções. Essa nova 
fase proporciona, no encontro com o outro, a possibilidade de identificar-se com 
alguém, esforçando-se para conquistar aquilo que no outro lhe chama atenção e 
encontrar, por fim, seu grupo social.

Se na aula de Educação Física do 5º ano tínhamos um grupo harmonioso, 
neste ano, os grupos de afinidade já estão formados e cada qual possui sua lei. As 
regras das atividades precisam ser claras e cumpridas e, caso elas não sejam, há 
de ser ter uma “consequência”. Por isso, torna-se adequado que regras irrevogá-
veis, como acontecia em Roma, também apareçam nos jogos desta idade.

Atividades corporais de todos os tipos são bem-vindas: queimadas e varia-
dos jogos com bola, estafetas, pega-pega, ginástica, lutas, circo etc., desde que 
tenham regras claras e sejam cumpridas. Obedecer à ordem organiza o corpo 
e as emoções, dá limite e cria um envoltório para que a criança tenha liberdade 
de se expressar, apoiando-se em seu grupo social e ganhando mais autonomia e 
possibilidades de escolha. 

Chegado aos 13 anos, Nietzold (1978) cita que, uma vez que o jovem tenha 
se tornado mais decidido, perseverante, aberto, engenhoso e ágil, ele entra em 
ação no momento certo e pode encaminhar sua força na direção correta, manter 
a postura, exercitar a prudência, conseguir ampliar seu controle e segurança.

Orientado pelas “leis de ordem” internalizadas no ano anterior, o jovem 
começa a impor um critério moral, orientando-se por ele. Surge uma curiosidade 
em entender “como” os exercícios são feitos, o que traz, com frequência, muitas 
perguntas para as aulas. Ele quer aprender realmente o que está sendo ensinado, 



56 Revista Jataí

quer entender como isso ou aquilo é feito da forma correta.
Segundo Rudolf Kischnick ([s.d.]), no campo anímico, aconteceu um mer-

gulhar da percepção corporal até o tendão, firme e vigorosamente rápido. O 
tendão traz a imagem da flexibilidade, o que liga o músculo ao osso e permite 
extensão e flexibilidade dos movimentos. Por este motivo, iniciar esportes, como 
vôlei, basquete e handebol são adequados apenas nessa idade. Esses esportes 
precisam de uma técnica e uma coordenação motora mais organizada. O fato 
de os jovens terem nesse momento a percepção do controle do movimento a 
partir dos tendões permite ao professor, por exemplo, explicar a forma corre-
ta da execução do toque de vôlei, que envolve flexão e extensão dos braços, e 
esse movimento ser entendido pelos alunos com mais clareza, possibilitando a 
autocorreção, pois compreendem em si mesmos o uso correto do corpo para 
realização da atividade.

O importante, agora, é chegar no jovem por dentro, e não mais por fora, 
afirma Nietzold (1978). Explicar o movimento e deixar que ele comece a perceber 
como a atividade atua em seu corpo é um caminho muito saudável para as aulas 
nessa idade, dando oportunidade para que o aluno se conheça cada vez mais. Se 
tudo deu certo até aqui, iremos verificar que ele se interessa sem muitos confli-
tos, pois está mais confiante em si mesmo e já encontra seu papel no grupo.

E, então, eis o desejo de ultrapassar limites, de não respeitar mais frontei-
ras (Glocker, 2021). Considerando este aspecto, Steiner sugere que o currículo do 
7º ano apresente as Grandes Navegações e os descobrimentos marítimos na épo-
ca de História, como uma ferramenta de diálogo com o momento vivido pelos jo-
vens. Se no quarto ano as crianças aprenderam sobre as navegações feitas pelos 
nórdicos, sem muita organização e ordem, e no sexto ano viram que os romanos 
não tinham coragem de atravessar os mares por medo de monstros marinhos, no 
sétimo ano observam que os navegadores olham para o oceano e pensam: “deve 
ter alguma coisa lá e eu quero descobrir o que é!”. Assim é a vontade do jovem. 
Coragem, beleza, ordem e curiosidade pela vida são qualidades que foram sendo 
adquiridas, paulatinamente, ao longo do seu percurso no Ensino Fundamental.

Eles possuem uma grande autonomia dos movimentos e estão disponíveis 
para atividades de todos os tipos, desde que sejam compreendidos. O professor 
deve ser criativo para ser colocado em prática tudo que foi cultivado nos anos 



A Educação Física no Ensino Fundamental na Pedagogia Waldorf  57

anteriores: respeito, coragem, beleza, prudência, regras, trabalho coletivo, indivi-
dual, tolerância, entre todas as habilidades e virtudes que agora começam a dar 
frutos na percepção de si mesmos e na relação com o mundo. Levando em con-
sideração todas essas conquistas, se fôssemos traduzir essa idade em palavras, 
seriam “novas descobertas”.

Aos 14 anos, último ano do Ensino Fundamental nesta pedagogia, o jovem 
encontra a percepção do seu movimento dominado até seu osso. Forças de sus-
tentação, firmeza, postura, perseverança e resistência são partes intrínsecas do 
ser, afirma Nietzold (1978). Segundo o autor, os movimentos vão se tornando 
pouco arbitrários em função da noção mais clara da existência e do próprio corpo. 
Os alunos vivenciam, agora, a força da gravidade como o efeito das alavancas e 
mecânica dos membros e das articulações, resultado do domínio dos tendões, o 
que lhes abre uma possibilidade de compreensão ainda maior da técnica. Para 
Kischnick ([s.d.]), a vivência do osso marca o fim do desenvolvimento natural, e o 
jovem passa a ter (ou deveria) uma consciência corporal completa de si mesmo.

Segundo Glocker (2021), essa é a época em que o jovem busca por si mes-
mo e o sentido do mundo é vivenciado muito fortemente do ponto de vista emo-
cional. É também o momento em que surgem tentações e seduções, e o desejo 
não só de romper fronteira, mas também de arriscar o mais ousado.

Em diálogo com esse período interno do jovem, o estudo, na época de His-
tória, são as Grandes Revoluções, compreendendo que todo caminho percorrido 
até aqui valeu a pena, e que a maior revolução está dentro de nós. 

Os jovens estão prontos corporalmente para vivenciar todo tipo de expe-
riência motora, desde que continuem sendo compreendidas. Devemos encami-
nhá-los nesta idade a entenderem cada vez mais suas habilidades e limites sozi-
nhos, compreendendo o que precisam fazer (e adaptar) para alcançarem seus 
objetivos.  

Terminado o Ensino Fundamental, espera-se que os jovens tenham ferra-
mentas internas suficientes para se reconhecerem, primeiramente, a partir do 
seu corpo. E, consequentemente, encontrar coerência entre este cálice que foi 
estruturado ao longo dos anos, não apenas nas aulas de Educação Física, com 
seus desejos e suas ideias. Reconhecer a si mesmo é uma forma de aceitação e 
fortalecimento na abertura para o mundo. A educação deve ter porta aberta para 



58 Revista Jataí

o desenvolvimento desta e de outras habilidades. Assim, encaminharemos essas 
crianças e jovens a entenderem quem são, adquirindo liberdade de escolha, sem 
serem condicionados às suas limitações, sem compararem-se com os outros no 
sentido de se diminuírem, encontrando suas afinidades e buscando estratégias 
para se adaptarem e conquistarem o que realmente almejam.

Referências 

GARDIN, N. E. Quadrimembração: as quatro organizações que constituem o ser humano 

de acordo com a antroposofia. Arte Médica Ampliada, v. 35, n. 3, jul./set., 2015. Dispo-

nível em: https://docs.bvsalud.org/biblioref/2018/01/878030/0d659a4639cc06c8999b-

0da8af0a53d26f821c93-35-3-quadrimembracao.pdf. Acesso em: 11 set. 2025.

GLÖCKER, Michaela. Educando para vida. Tradução Jacira Cardoso. São Paulo: Antropo-

sófica, 2021.

KISCHNICK, Rudolf. Educação física e educação da consciência. [S. l.: s.n., s.d]. 

LIEVEGOED, B. Desvendando o crescimento: as fases evolutivas da infância e da adoles-

cência. São Paulo: Antroposófica, 1994.

MARASCA, E. Saúde se aprende, educação é que cura: da Pedagogia Waldorf à salutogê-

nese. São Paulo: Antroposófica, 2009.

NIETZOLD, J. Estruturas espirituais para uma educação física plena de sentido. Tradução 

Astrid Wrede. [S.l.: s.n.], 1978.

STEINER, R. A ciência oculta. 6.ed. São Paulo: Antroposófica, 2006.

STEINER, R. A arte da educação I: o estudo geral do homem: uma base para a pedagogia. 

São Paulo: Antroposófica, 2007.

https://docs.bvsalud.org/biblioref/2018/01/878030/0d659a4639cc06c8999b0da8af0a53d26f821c93-35-3-quadrimembracao.pdf
https://docs.bvsalud.org/biblioref/2018/01/878030/0d659a4639cc06c8999b0da8af0a53d26f821c93-35-3-quadrimembracao.pdf


Mainumby    59

*Professor no curso de licenciatura em Educação Física na Universidade Federal de Sergipe. 
Realizou formação em pedagogia Waldorf no Instituto Micael, em Aracaju. 
E-mail: americoufba@gmail.com
**Mestre em Direitos Humanos e Processos Democráticos pela Universidade de Pádua, Itália. 
E-mail souzagiovana57@gmail.com 
***Formada em Educação Artística, com especializações antroposóficas. Atua na Associação 
Comunitária Monte Azul, em São Paulo, no desenvolvimento de seus colaboradores e, no 
Brasil, em cursos de formação antroposóficos. E-mail: susanne-rotermund@monteazul.org.br

José Américo Santos Menezes*
Giovana Barbosa de Souza **

Susanne Charlotte Rotermund ***

MAINUMBY: 
EM BUSCA DE UMA METODOLOGIA 

QUE DESPERTE 
O HUMANO NO HUMANO



60    Revista Jataí

RESUMO

O presente artigo faz parte da pesquisa 
sobre o percurso pedagógico criado pela 
Associação Comunitária Monte Azul, que 
visa a formação de educadores para atuar 
na rede de proteção básica e qualificar o 
trabalho de colaboradores e educadores 
da área social e comunitária. O artigo tem 
como objetivo central apresentar as bases 
epistemológicas que sustentam a metodo-
logia implementada no curso de formação 
de educadores sociais (Mainumby), onde 
propõe fortalecer a essência do humano 
no ser humano a partir da Antroposofia. 
Para isso, o presente artigo expõe a tra-
jetória de uma metodologia que atende 
as necessidades técnicas dos educadores 
sociais, trabalha recursos pedagógicos e 
amplia o repertório de ferramentas para 
atuação prática, resultando em um méto-
do que não está fechado e, sim, aberto às 
possíveis adaptações conforme as caracte-
rísticas dos territórios onde seja aplicado. 
Evidencia, também, a percepção de que a 
Formação Mainumby oferece uma novi-
dade na forma do fazer pedagógico, repre-
sentando uma grande contribuição para a 
Educação Comunitária, a Educação Popular 
e o cenário educativo em geral no Brasil.

Palavras-chave: formação de adultos; me-
todologia; Educação Comunitária.

ABSTRACT

This article is part of a research into the pe-
dagogical path created by the Monte Azul 
Community Association, which aims to 
prepare educators to work in the basic pro-
tection network and qualify its employees 
and educators who work in the social and 
community area. The main objective of this 
article is to present the epistemological ba-
ses that support the methodology imple-
mented in the training course for social 
educators (Mainumby), which proposes 
strengthening the essence of the human 
in the human being, based on anthropo-
sophy. To this end, this article presents the 
trajectory of a methodology that meets the 
technical needs of social educators, pre-
sents pedagogical resources, and expands 
the repertoire of tools for practical action, 
resulting in a method that is not closed 
but open to possible adaptations accor-
ding to the characteristics of the territories 
where it can be applied. It also shows that 
Mainumby Training presents a new way of 
pedagogical practice that represents a ma-
jor contribution to Community Education, 
Popular Education, and the general educa-
tional scene in Brazil.

Keywords:adult training; Community Edu-
cation; methodology.



Mainumby    61

Introdução

O Mainumby era a mais forte árvore da selva. Seu tronco, reto 
e vigoroso, destacava-se entre todos. Suas flores rudes não ti-
nham beleza, porém isso pouco afligia o gigante, que se sentia 
feliz sob a carícia do sol de todas as manhãs. Certo dia, no en-
tanto, abriu na mata uma nova flor, o Tolaz. Suas pétalas cor 
de sangue formavam uma taça que guardava um dulcíssimo 
néctar. Tão suave se apresentava a planta recém aparecida que 
o Mainumby, o orgulhoso senhor da selva, se enamorou. Pela 
primeira vez, o rijo tronco sentiu a dor de permanecer quieto, 
de estar sempre preso à terra. Tão grande foi seu desejo de ser 
somente flor, que suas raízes profundamente entranhadas no 
solo, pouco a pouco foram secando. Certa manhã o céu escu-
receu-se sobre a selva. Rugiu o trovão e a tempestade desabou 
com fúria incontida e o Mainumby pegou fogo, ardendo como 
uma tocha. O furacão arrebatou as suas flores e as levou consi-
go, para muito além das nuvens. Nas alturas, as flores se trans-
formaram em pequenos pássaros. Sua plumagem, que conser-
vava as cores do arco-íris, tinha reflexos do incêndio. Voaram 
em busca do Tolaz e continuam à procura incansável até hoje 
(Adaptado de Movimento Pindorama, 2005).

Esta lenda do Mainumby, nome pelo qual os guaranis conhecem o bei-
ja-flor, reflete a busca do curso Mainumby de formação de educadores sociais, 
que é operacionalizado pela Associação Comunitária Monte Azul por meio de 
uma metodologia que substitui antigos métodos de formação, com o princípio 
enraizado da transmissão teórica de conhecimentos por novos, em que a própria 
formação/transformação dos educadores se coloca a serviço do vir a ser humano.

A Associação Comunitária Monte Azul, criada em 1979, é uma organização 
não governamental que atua orientada pelo pensamento antroposófico e tem 
como meta favorecer o desenvolvimento integral do ser humano. A instituição 
dedica-se ao atendimento da população das comunidades Monte Azul, bairro 
Horizonte Azul e distrito São Luís, localizados na região sul da cidade de São Pau-
lo, onde realiza suas atividades nas áreas da educação, assistência social, saúde, 
cultura e meio ambiente, colaborando com a população de baixa renda e alta 
vulnerabilidade social.

O curso de formação Mainumby nasceu para instrumentalizar os educado-



62    Revista Jataí

res comunitários da associação a partir dos fundamentos da Pedagogia Waldorf 
antroposófica. Essa formação se desenvolveu, desde seu início, a partir de dois 
compromissos norteadores: atender às necessidades dos educadores e empo-
derá-los em seus potenciais a partir dos seus saberes. Ao longo do tempo, este 
trabalho se metamorfoseou e amadureceu um dos mais importantes princípios 
da instituição: o atendimento educacional da comunidade realizado por seus pró-
prios integrantes. 

Durante seu percurso histórico, o curso de formação de educadores sociais 
Mainumby precisou acompanhar as transformações sociopolíticas do país, aten-
dendo às exigências do cenário legal no campo social e educacional desde 1980, 
e mantendo o princípio de oportunizar à comunidade o espaço para a educação 
de seus próprios membros. Essa longa trajetória pedagógica encontrou, em 2024, 
uma parceria com a Faculdade Rudolf Steiner, quando o curso inaugurou o forma-
to de pós-graduação lato sensu.

O presente artigo integra uma série de trabalhos elaborados pela equipe 
de pesquisa do curso de formação Mainumby e disponibilizados na Revista Jataí, 
com o objetivo de compartilhar uma experiência robusta em pedagogia comuni-
tária e trazer à luz os princípios que fundamentam sua metodologia. Seu propósi-
to é contribuir para a busca de novos caminhos no processo de ensino-aprendiza-
gem nos campos não formal e formal.

Este é também o relato do resultado de um sonho que, para se materializar, 
exigiu resistência na forma de empatia, solidariedade, diálogo, trabalho coletivo 
e, sobretudo, a compreensão da dignidade humana como um direito essencial e 
inviolável. Trata-se de um sonho construído por pessoas que, ao se depararem 
com a vulnerabilidade humana fruto do capitalismo, decidiram construir ações 
que se converteram em um processo pedagógico traduzido na concretização do 
curso de formação de educadores sociais - Mainumby. Dessa forma, este proces-
so dinâmico foi se constituindo em uma metodologia a partir de bases antropo-
sóficas, mas se mantém em movimento para acolher os desafios das diferentes 
realidades.

Neste artigo, o leitor será situado sobre a Associação Comunitária Monte 
Azul, a origem do curso Mainumby, os impulsos que motivaram seu nascimento, 
bem como as bases inspiradoras de sua metodologia.



Mainumby    63

1. Mainumby: germinando pérolas

Em momentos tranquilos, eu sentava-me em um barranco na 
favela, rodeada de crianças de todas as idades, e conversava 
com uma mãe ou outra. Então, muitas vezes, lembrava-me das 
palavras de um morador: “existem muitas pérolas escondidas 
na lama” e recordava histórias que meu pai me contava todas 
as noites, principalmente o conto dos Irmãos Grimm “Branca 
de Neve e Rosa Vermelha”, em que um urso surpreende uma 
viúva e suas duas filhas em sua cabana. Uma delas percebe, 
bem no fundo da pele coberta de neve, um brilho dourado, sua 
verdadeira natureza escondida (Craemer, comunicação pesso-
al, 2025).

Estas memórias ilustram uma visão de mundo e do ser humano que im-
pulsionou e acompanhou o caminho de vida e encontro de inúmeras pessoas: a 
Associação Comunitária Monte Azul nasceu destes encontros. Os fundadores – 
Ute Craemer, Renate Keller e Paulo Ignácio – traziam como princípios intrínsecos 
a convicção de que toda pessoa é mais do que sua aparência e a certeza de que 
cada indivíduo carrega uma essência invisível, um potencial latente que almeja 
desenvolver e projetar no mundo, antecedendo qualquer estudo teórico e funda-
mentando o trabalho da Monte Azul. A pedagoga Waldorf alemã, Ute Craemer, 
estabeleceu sua atuação em São Paulo em 1971, como professora da Escola Hi-
gienópolis (hoje Escola Waldorf Rudolf Steiner). Mobilizada pela vivência diária 
de ver crianças pedindo nas ruas e nas portas, Ute iniciou, em 1975, em sua pró-
pria casa, um trabalho com crianças da favela do bairro Jardim Monte Azul, onde 
residia. Movida pela convicção de que pontes entre as classes sociais poderiam 
provocar um processo sanador para o Brasil, convidou seus alunos a colaborar, 
organizando atividades para as crianças. Com alegria e entusiasmo, eles passaram 
a oferecer atividades recreativas duas vezes por semana em sua casa, experiência 
que deixou profundas marcas em seus ex-alunos sobre a importância de ajudar 
outras crianças.

Quando, em 1978, quarenta crianças frequentavam diariamente estas ati-
vidades, Ute decidiu procurar um terreno para construir aquilo que um ano mais 
tarde se tornaria a Associação Comunitária Monte Azul. Foi nesse período que 
conheceu Paulo e Renate, futuros amigos e parceiros de caminhada na fundação 



64    Revista Jataí

e trajetória do trabalho, e que nutriam o interesse por promover melhorias na 
vida das pessoas e na sociedade.

Ute, Renate e Paulo gestaram ideias e preocupações sobre uma transfor-
mação possível, visando, em primeiro lugar, às crianças e jovens, às necessidades 
e potencialidades da comunidade, mas também olhando para os grandes contex-
tos sociais, culturais e políticos do Brasil e do mundo. Essa visão de mundo encon-
tra, sem dúvida, sua inspiração e identificação com os fundamentos teóricos da 
Antroposofia de Rudolf Steiner, que já era uma referência relevante na biografia 
dos três, e isso explica a escolha pela Pedagogia Waldorf como base do trabalho 
educativo em seu eixo metodológico.

Ute, assim como Renate e Paulo, se identificavam com as ideias 
de Steiner, sobretudo com a proposta da Trimembração Social 
e os princípios da Pedagogia Waldorf e assim consideraram 
como objetivo os conhecimentos da Antroposofia para o tra-
balho social e fazer encarnar o impulso antroposófico na vida 
prática de uma realidade existencialmente vulnerável. Isto é, 
trilhar um caminho que conta com a certeza da existência de 
um mundo espiritual e que dá uma importância inestimável a 
cada única alma humana. Seria desenvolver linguagens e ma-
neiras que possibilitassem compreender e praticar a Antro-
posofia com pessoas também pouco estudadas: nem sempre 
usando suas FORMAS habituais, mas sim, buscando inspiração 
na ESSÊNCIA (Rotermund; Evangelisti; Menezes, 2022, p. 35)1.

A Pedagogia Waldorf considera aspectos físicos, anímicos (psiquê) e espiri-
tuais (essência) do ser humano que se encontram em desenvolvimento por toda 
vida e propõe intervenções pedagógicas que visam proporcionar o fortalecimen-
to da vontade, o amadurecimento dos sentimentos e a formação de um pensar 
claro e autônomo, assim como autoconfiança forte, interesses amplos e atuação 
criativa, solidária e consciente no mundo. O filósofo austríaco Rudolf Steiner fun-
dou esta pedagogia em 1919 como uma escola para todas as classes sociais, em 

1. Para saber mais sobre a gestação e implementação da Associação Comunitária Monte Azul, 
veja o citado artigo na íntegra Monte Azul: a busca por um transformar possível, publicado pela 
Revista Jataí, Volume 4, 2022. Disponível em: https://frs.edu.br/wp-content/uploads/2022/10/
Revista-Jatai-online-final-1-03-10-2022.pdf Acessado em 23/06/2025.

https://frs.edu.br/wp-content/uploads/2022/10/Revista-Jatai-online-final-1-03-10-2022.pdf
https://frs.edu.br/wp-content/uploads/2022/10/Revista-Jatai-online-final-1-03-10-2022.pdf


Mainumby    65

especial para as filhas e filhos dos operários da fábrica Waldorf Astória, com o in-
tuito de impulsionar na Europa, destroçada pela Primeira Guerra Mundial, a cons-
trução de uma sociedade mais pacífica e justa. Ele havia elaborado ideias para 
a reestruturação da sociedade, a assim chamada Trimembração do Organismo 
Social, baseada nos ideais da Revolução Francesa, reivindicando liberdade para a 
esfera cultural-espiritual, igualdade para a esfera jurídica e política, e fraternida-
de para a esfera econômica. Essas ideias, apresentadas às lideranças políticas da 
época, porém não aceitas, deveriam encontrar na Escola Waldorf uma primeira 
ação social concreta.

A Pedagogia Waldorf, a princípio destinada a crianças de todas 
as classes sociais, desenvolveu-se no Brasil em escolas elitiza-
das; porém, na Monte Azul retoma suas origens. A imagem sau-
dável do ser humano em desenvolvimento à luz da Antropo-
sofia pôde estar presente em ambientes educacionais onde as 
circunstâncias sociais, políticas e estruturais para a saúde física, 
emocional e espiritual, eram desfavoráveis. As leis do organis-
mo social, segundo a Trimembração Social, muito estudadas e 
discutidas em ambientes antroposóficos, foram experimenta-
das na prática e mostraram, ainda que de forma embrionária, 
sua viabilidade (Rotermund; Evangelisti; Menezes, 2022, p. 37).

Esse breve relato histórico sobre as raízes dos impulsos socioeducacionais 
da Pedagogia Waldorf implicados no favorecimento de uma sociedade mais pací-
fica e justa, tem o propósito de evidenciar as bases inspiradoras da criação do cur-
so de formação de educadores comunitários e os fundamentos que subsidiaram 
a construção do currículo e, principalmente, da metodologia (que permanece em 
movimento) para implementação da formação Mainumby.

Portanto, como o propósito do presente artigo é trazer à superfície funda-
mentos e princípios da metodologia empregada no curso de formação de edu-
cadores sociais Mainumby, torna-se necessário apresentar algumas categorias 
norteadoras importantes, a exemplo da compreensão adotada sobre a formação 
de educadores, categoria também inspirada pelas ideias de Rudolf Steiner.



66    Revista Jataí

2. A formação de professores: pressupostos antroposóficos

A gente se faz educador, a gente se forma, como educador, per-
manentemente, na prática e na reflexão sobre a prática (Freire, 
2016, p. 19).

Na obra de Rudolf Steiner, está muito presente a formulação de ideias so-
bre uma formação de professores que pudesse dar impulsos e diretrizes para a 
atuação pedagógica. A Escola Waldorf deveria ser uma “ação realmente cultural” 
(Steiner, 2022), com o propósito de reformar o ensino e a sociedade enquanto 
movimento social como um todo a partir de uma visão de mundo que encontra 
sua origem na essência do espírito de cada ser. Ele adverte para a tendência edu-
cacional da época:

A política, a atividade política de agora se manifestará vindo a 
tratar as pessoas de modo estereotipado, vindo a tentar mui-
to amplamente como jamais antes, enquadrar o ser humano 
em padrões. Tratará o ser humano como um objeto manipula-
do como uma marionete e terá a ilusão de que isto significa o 
maior progresso inimaginável (Steiner, 2022).

A proposta educacional que ele mesmo denomina como “a nossa mais 
elevada tarefa” é “formar seres humanos livres que sejam capazes de, por si mes-
mos, encontrar propósito e direção para suas vidas” (Steiner, 2022).

Ao longo de sua biografia, Steiner elaborou e atualizou suas ideias sobre a 
formação de professores, sempre reagindo a contextos em que ele vivia. Kiersch 
(2021) mostra esta trajetória de Steiner e evidencia quatro propostas diversas e 
complementares.

A primeira foi a que, entre 1888 e 1899, ainda como estudante universitá-
rio e depois como autor de livros e revistas, Steiner propôs, para toda a formação 
pedagógica de Educação Superior, um ensino amplo cultural-histórico-estético, 
exigiu liberdade acadêmica para lecionar e estudar e considerou a personalidade 
do docente como meio educativo mais importante e eficiente do que qualquer 
transmissão de conhecimento abstrato.

A segunda ideia foi proposta em 1919, quando Steiner proferiu três pales-
tras para uma Pedagogia Popular (Steiner, 2020), em meio à luta por uma refor-



Mainumby    67

ma social no sentido dos ideais da trimembração do organismo social desenvolvi-
dos por ele. Nelas concebeu que a universidade deveria representar um recorte 
da vida na qual o estudante deveria ser preparado concretamente para ela, tendo 
oportunidades para trabalhar fisicamente e com responsabilidades, aprender so-
bre finanças, indústria, comércio e agricultura, e conquistar uma visão política 
ampla. “A ampliação da consciência social por meio da atividade econômica (tra-
balho para os outros) e por meio da atuação na vida jurídica (organização comuni-
tária desse trabalho) é vista por Steiner como um meio de reconduzir a formação 
de professores à vida” (Kiersch, 2021, p.36). 

A terceira contribuição ocorreu entre 1919 e 1923, período em que acon-
teceu a construção da primeira Escola Waldorf, e Steiner proferiu numerosas pa-
lestras sobre os conceitos básicos da antropologia antroposófica, dando também 
orientações metodológicas e didáticas para a prática pedagógica, assim como 
para a autoeducação do professor. Nesta fase, o aprofundamento meditativo, 
para tornar os conceitos vivos para sua aplicação em sala de aula, foi o caminho 
central da formação pedagógica. Ele realçou a importância educativa de o profes-
sor se perceber como alguém que busca, ao invés de alguém que tem certezas, 
pois, no processo da busca, nasce a possibilidade do encontro com o novo, e é 
onde está a possibilidade tanto do educador como do educando de despertar 
suas potencialidades latentes.

Um quarto esboço de Steiner para a formação de professores Kiersch 
(2021) denomina como “Pedagogia e Arte” e resultou das experiências adquiridas 
nos primeiros anos de construção. Nasceram ideias para uma formação especí-
fica de professores Waldorf na qual o saber prático das artes como ferramentas 
pedagógicas foi elaborado. Seguindo o princípio pedagógico do professor como 
quem tem um domínio prático e não somente teórico, ele retomou as sete artes 
livres medievais2, trazidas para um contexto atual (Kiersch, 2021).

Neste percurso de Steiner, destacamos a importância de um curso de for-
mação estimular o professor para 1) atuar como personalidade (com autenticida-
de); 2) ter conhecimento amplo, desde a história e cultura geral, passando pela 

2. Septem artes liberales que compreendiam gramática, retórica, dialética, aritmética, geo-
metria, música e astronomia. Nota dos autores.



68    Revista Jataí

compreensão do funcionamento da sociedade até a compreensão do desenvolvi-
mento humano à luz da antropologia antroposófica; 3) conviver com os assuntos 
antroposóficos de forma meditativa e cultivar a incerteza por meio de perguntas; 
4) ser uma pessoa da prática que esteja ativamente inserida na vida e que tenha 
domínio artístico. Uma escola não deveria ser apartada da vida, mas estar inseri-
da nela e, sobretudo, preparar os estudantes para ela no mais amplo sentido. A 
essência da formação seria oferecer espaços para que os (futuros) professores se 
descubram e desabrochem como individualidades criativas dentro de contextos 
coletivos a serviço do desenvolvimento das crianças e dos jovens. 

É necessário enfatizar que esta perspectiva formativa proposta por Steiner 
é consequência da compreensão sobre a natureza humana e seu desenvolvimen-
to, aspecto que trataremos no item a seguir.

3. O educador como artista para o vir-a-ser humano

A educação é um ato de amor, por isso, um ato de coragem 
(Freire, 1996, p.53).

Uma das maneiras de elucidar os diversos aspectos do ser humano em 
desenvolvimento à luz da Antroposofia é relacioná-los com os quatro elementos. 
O elemento terra constitui o corpo físico, sua materialidade; suas qualidades são: 
densidade, peso e espacialidade. Fazendo uma analogia, o corpo físico representa 
os tijolos para a construção da arquitetura corporal. O elemento água está pre-
sente em todos os líquidos e processos fisiológicos e é responsável pela saúde e 
crescimento, ou, na sua diminuição ou ausência, por doença e morte. Esta esfera 
é denominada corpo vital ou etérico e suas qualidades são temporais e processu-
ais. Na imagem da arquitetura, o corpo vital representa os processos que colocam 
tijolo sobre tijolo ou, no seu enfraquecimento, o desmoronamento. O elemento 
ar se manifesta nos aspectos invisíveis e mutáveis das emoções, percepções sen-
soriais e pensamentos; é o assim chamado corpo astral ou anímico. Na simbologia 
da construção representa a instância que faz o projeto, que impulsiona e inspi-
ra. O elemento fogo representa a chama interior, a essência, a individualidade, o 
Eu. Ele é responsável por transformações profundas e autênticas. Na analogia da 



Mainumby    69

casa, ele é o morador, é quem causa o projeto e construção da casa. Sem tijolos 
e sem processos de construção não haveria casa, mas sem projeto e comando 
a construção nem se iniciaria, e sem o morador não existiriam motivos para a 
construção.

Podemos observar, na formação rochosa, que ela, antes de solidificar, 
passa por um estado líquido. Também podemos reconhecer em formações or-
gânicas, como conchas e ossos, os movimentos da água. Isso demonstra que o 
movimento antecede a forma e podemos supor que alguma causa antecede o 
movimento.

Desta maneira, a cosmovisão antroposófica mostra um caminho evolutivo 
não ascendente (matéria, vida, sensibilidade, inteligência), mas um que conduz 
do espiritual ao material: uma entidade cósmica (a individualidade) causa um pro-
jeto, este impulsiona a vida, e esta movimenta a matéria.

Rudolf Steiner (2016) descreve que o desenvolvimento humano ocorre 
porque o Eu enquanto organização suprassensível permeia gradualmente os 
demais corpos: quando permeou o corpo físico, este amadureceu para nascer; 
quando permeou o corpo etérico, os processos vitais foram capazes de substituir 
todas as células herdadas pelos pais em células próprias, concluindo esta etapa 
com a troca dos dentes; quando o Eu permeou o corpo astral, ocorreu a maturi-
dade sexual. Porém, surpreendentemente, Steiner observa que esta permeação 
pode acontecer com força demasiada ou amena, tendo como consequência que 
a criança ou o jovem não desenvolve um pensar realista ou um pensar criativo, 
duas capacidades necessárias e complementares (Steiner, 2016).

Assim, educar tem como objetivo “estabelecer um modo de interagir onde 
os estudantes descubram seu caminho próprio de aprender, sem que a educação 
oprima sua expressividade inerente” (Bach, 2012). Quem educa presta serviço de 
“parteiro pedagógico” (Schneider apud Bach, 2012).

As crianças e os jovens dependem de adultos que proporcionem um de-
senvolvimento saudável: um ambiente seguro (âmbito físico), ritmos saudáveis 
como horários equilibrados para alimentação, sono e atividades (âmbito vital 
e temporal), relações afetuosas e vínculos verdadeiros (âmbito anímico), assim 
como vivências ou atividades com conteúdos condizentes a cada idade e que es-
timulem e alimentem o desabrochar de individualidades (âmbito do Eu).



70    Revista Jataí

É necessário considerar que muitas crianças e jovens crescem em situa-
ções desfavoráveis, ambientes insalubres, em meio a relações violentas e injustas, 
passando fome ou se alimentando de forma desequilibrada. Essas realidades são 
causas de defasagens diversas de desenvolvimento e de múltiplos traumas, difi-
cultando ou impossibilitando que essas individualidades possam desabrochar da 
melhor maneira. Esse é o caso de inúmeras crianças e jovens brasileiros atendidos 
por educadores sociais ou comunitários que são desafiados a proporcionar condi-
ções que amenizem os impactos negativos e que fortaleçam as individualidades.

Steiner (2016) argumenta que a educação deve criar as condições necessá-
rias para que o potencial oculto de cada criança possa se desenvolver plenamen-
te. Ele vê o trabalho pedagógico como uma tarefa voltada para o futuro, que visa 
preparar a próxima geração.

O pensar científico só pode ensinar a partir do passado, o trabalho pedagó-
gico, no entanto, deve trabalhar com o vir a ser. O propósito é não educar alguém 
para se tornar, por exemplo, um botânico, mas proporcionar, por meio das aulas, 
que ele se torne o que, em forma de potencial, já vive nele. O professor deve per-
ceber a criança a partir do conhecimento do ser humano em desenvolvimento, 
de tal maneira que o conhecimento se transforme em órgão de percepção3, mas 
é no trabalho com as crianças que o saber dar aula é forjado. “Durante a vida, o 
que tem valor não é o saber pronto, mas o trabalho que conduz a ele” (Steiner, 
2016, p.20).

É no contato com os impulsos das crianças que a vida pedagógica brota e 
o professor deve ter toda humildade em relação às próprias capacidades e seu 
próprio desenvolvimento profissional.

Esse tipo peculiar da mais íntima modéstia, este sentimento do 
próprio vir a ser, é algo que deve sustentar o professor; pois 
de tal sentimento emana mais do que quaisquer princípios abs-
tratos. Se na sala de aula procedermos com a consciência de 
que é bom fazer tudo de modo imperfeito, pois é assim que 
tudo possui vida, então estaremos ensinando bem. Mas se, ao 
contrário, na sala de aula estivermos embevecidos com nossa 

3. Aqui Steiner se refere a um conhecimento que não é mera aquisição de teoria, mas um 
conhecimento que, com a vida prática e a meditação, se impregna no ser da pessoa.



Mainumby    71

própria perfeição pedagógica a ponto de lamber os dedos de 
satisfação, então certamente estaremos ensinando mal (Stei-
ner, 2016, p. 20-21).

Para o educador, é importante aprender a lidar com o imponderável. É 
na busca por soluções que ele aprende para cada situação. É a própria busca de 
quem educa que ensina mais para a vida do que todo conhecimento pronto. O 
novo – os impulsos para o futuro – não vem pronto, ele deve ser criado, e é na 
criação que individualidades – dos professores e das crianças – florescem. Não 
podemos ter certeza do novo; por isso, trabalhar com as dúvidas e com as per-
guntas é um princípio educativo. Nesse sentido, o ponto de partida para toda 
construção de caminhos deve ser sempre a realidade ou a situação concreta em 
que o aluno ou a turma se encontra e o tatear do vir a ser.

Com esse percurso sobre a síntese das ideias de Steiner no tocante à for-
mação de professores(as), tivemos a intenção de trazer à superfície os fundamen-
tos, as inspirações e orientações que balizam a metodologia da formação de edu-
cadores sociais Mainumby.

4. Fundamentos e trajetória do Mainumby

O primeiro curso de formação de Educadores Comunitários (1980) surgiu 
junto com as primeiras creches da instituição, sob a coordenação de Renate Kel-
ler. Para impulsionar mudanças significativas, os fundadores consideravam ne-
cessário um curso que se estruturasse a partir de uma relação dialógica entre 
os fundamentos/princípios da Pedagogia Waldorf e as experiências de vida e a 
realidade dos participantes.

A escolha por este percurso requereu um mergulho na reali-
dade local, um tornar-se parte dela, reconhecendo as neces-
sidades dos moradores e as causas e consequências sutis ad-
vindas das desigualdades sociais, para só então propor a busca 
conjunta por soluções. Esta jornada proporcionou encontros 
verdadeiros entre seres humanos, onde o ouvir foi capaz de 
devolver a dignidade perdida e o falar foi capaz de empoderar 
para a própria transformação; onde o papel tradicional do pro-
fessor que ensina e do aluno que aprende foi substituído pelo 



72    Revista Jataí

princípio de aprendizagem mútua. O curso se tornou a união 
de saberes práticos e teóricos inserida na convivência saudável, 
onde foi de todos o exercício da autoeducação entre o cami-
nhar autônomo e a interdependência (Rotermund; Evangelisti; 
Menezes, 2023, p. 21).

Assim, o curso para Educadores Comunitários, que constituiria mais tar-
de o curso de formação Mainumby, teve suas origens nos princípios e trabalhos 
pedagógicos e comunitários da Associação Comunitária Monte Azul. A intencio-
nalidade pedagógica desse percurso era apoiar e instrumentalizar o trabalho 
educacional realizado por membros da comunidade que não possuíam formação 
convencional para isso, embora fossem exemplos vivos de resiliência, sendo mi-
grantes em busca de liberdade e melhores condições de vida4.

Um ponto importante nessa trajetória que merece ser ressaltado é o fato 
de que o curso foi motivado pela demanda das comunidades atendidas e pelo 
anseio dos colaboradores por conhecimento e desenvolvimento. Após duas déca-
das, ressaltou o desejo e a necessidade de institucionalizar a formação e oferecê-
-la para os educadores das demais áreas pedagógicas da associação, assim como 
para outras instituições sociais de São Paulo. Desta maneira, ao longo do tempo, 
a Monte Azul foi ampliando suas experiências e aprendizados na formação de 
adultos, afirmando uma metodologia própria, culminando, em 2001, nos cursos 
de formação Mainumby e, em 2024, no curso de Pós-graduação para Educadores 
Comunitários.

O curso de formação Mainumby buscou, em todo seu percurso, conviver 
e se construir a partir das seguintes problematizações norteadoras: Quais seriam 
as estruturas, processos e maneiras de relacionamento que melhor atenderiam 
ao propósito da formação? Como melhor proporcionar o desabrochar dos par-
ticipantes? Quais seriam os conteúdos indispensáveis para educadores sociais e 
como transmiti-los para que apoiassem de fato a educadores que trabalham na 

4. Para saber mais sobre as origens do curso de formação, veja o artigo Monte Azul: se-
mentes para a tecitura de uma sociedade mais saudável”, publicado na Revista Jataí, vol.5. 
Disponível em: https://frs.edu.br/wp-content/uploads/2023/11/Jatai-5_tela.pdf. Acesso em: 
22/05/2025. 

https://frs.edu.br/wp-content/uploads/2023/11/Jatai-5_tela.pdf


Mainumby    73

proteção básica e especial5 ou em escolas públicas, tendo como alunos ou aten-
didos crianças e jovens que vivem em situações extremamente difíceis e muitas 
vezes traumatizantes? Como coordenar o curso de uma forma horizontal, consi-
derando uma diversidade de capacidades e saberes? Como lidar com o financia-
mento do curso e possibilitar que toda pessoa interessada pudesse participar? 

Entre 2001 e 2012, as aulas aconteciam na sequência: palestra, aula de 
arte e grupos de interesse, sendo que palestras e aulas de arte foram conduzi-
das por docentes convidados do meio antroposófico e os grupos de interesse por 
pessoas experientes da Monte Azul. Encontramos como princípio estruturante a 
trilogia: pensar (palestra), sentir (arte) e agir (trocas sobre a prática).

A partir de 2013, ocorreu uma mudança significativa, introduzindo uma 
metodologia baseada nos sete processos da aprendizagem do adulto e que 
tem por princípio a construção do conhecimento a partir da vivência, retoman-
do, assim, por meio do estudo da obra Formação de adultos como despertar da 
vontade, de autoria de Van Houten (1993), um princípio que já estava presen-
te nos anos 1980, inspirado intuitivamente. Os sete processos da aprendizagem 
apoiam-se nos processos da vida: respiração, aquecimento, digestão, segregação, 
manutenção, crescimento e reprodução. Eles propõem a sequência de passos 
metodológicos: introdução de uma temática (inspiração), despertar do interesse 
(aquecimento), provocação, envolvimento e discussão (digestão), conceitualiza-
ção individualizada (segregação), realização de relações do conteúdo com a práti-
ca pedagógica (manutenção), cultivo e exercitação do aprendizado na vida (cres-
cimento) e criação de novos caminhos pedagógicos (renovação/reprodução).

Nesta fase, a coordenação do Mainumby procurava convidar uma diver-
sidade maior de docentes, valorizando múltiplos conhecimentos e dando voz a 
pessoas muitas vezes invisibilizadas, portadoras de ricas experiências e sabedoria 
de vida. As dinâmicas artísticas passaram a ocupar um lugar de ferramenta para 
vivenciar os conteúdos e como ponto de partida para a construção individualiza-
da do conhecimento. O conhecimento construído deveria impulsionar uma atua-
ção profissional criativa.

5. Rede de Proteção Básica é uma expressão usada para se referir ao conjunto de órgãos, enti-
dades e profissionais que trabalham de forma articulada para garantir os direitos e o bem-es-
tar de crianças e adolescentes, protegendo-os de situações de risco e violência.



74    Revista Jataí

Para a concepção da pós-graduação, que iniciou em 2024 em parceria com 
a Faculdade Rudolf Steiner, foram incorporados aos sete processos da aprendiza-
gem um plano pedagógico que tem como estrutura os quatro elementos como 
arquétipos do desenvolvimento humano, como descrito acima. Ao longo do cur-
so, o participante perpassa e permeia, pelos temas abordados, os âmbitos físicos 
(espaço, temas do pertencimento), etéricos (temporal, temas do desenvolvimen-
to humano) e anímicos (temas das ferramentas pedagógicas) na busca gradual 
do autopartejamento do Eu a serviço da construção de um mundo mais pacífico, 
diverso, justo e solidário (temas da formação comunitária).

Em todo o processo, a coordenação e a administração do curso Mainumby 
foram conduzidas de forma coletiva, com reuniões semanais para estudos, prepa-
ração e avaliação, envolvendo coordenadores experientes das áreas pedagógicas 
da Monte Azul. Nas edições com financiamento, havia uma coordenadora admi-
nistrativa e, no Mainumby I (2001–2003), uma coordenadora pedagógica exter-
na. A intenção foi garantir que todas as pessoas interessadas pudessem participar 
do curso, levando em consideração a baixa remuneração dos educadores sociais. 
O curso em formato de pós-graduação conta com um parceiro financeiro e cada 
aluno contribui com um valor que corresponde à sua realidade econômica; assim 
se manteve a intenção de garantir acesso a todos os interessados. A organização 
administrativa se dá em parceria com a Faculdade Rudolf Steiner.

5. Mainumby: em busca de uma metodologia que desperte o humano no ser 
humano

A imagem das pérolas escondidas na lama me dava força em 
situações extremas, como na convivência com jovens delin-
quentes. Eu pensava como era possível que um jovem que xin-
ga, rouba, machuca e bate, que vivencia crueldades na prisão e 
anda com um revólver para matar se precisar, como um jovem 
assim pode, ao mesmo tempo, se dedicar com tanto amor à 
criação de cartões de batique em minha casa? Como podem a 
crueldade e a beleza coexistir tão próximas na mesma alma? É 
por isso que gosto da definição: “A Antroposofia é a consciên-
cia de sua humanidade (Menschlichkeit)”, pois essa consciência 
pressupõe um esforço para desenvolver um olhar que almeja 
enxergar o invisível, o oculto em tudo. Voltando à imagem da 



Mainumby    75

pérola na lama: existe muita lama, tanto em volta do cerne 
espiritual do ser humano quanto em organismos vivos, como 
instituições. Enxergar a pérola, apesar de tudo, é nossa tarefa. 
Assim, nunca perderemos a esperança (Craemer, comunicação 
pessoal, 2025). 

Esta reflexão de Ute Craemer resume, em essência, o propósito da meto-
dologia do Mainumby: sempre ter em mente o cerne espiritual de todo ser hu-
mano, e isso no encontro e trabalho concreto com qualquer ser humano. Essa 
compreensão parte da premissa de que o ser humano não está determinado 
exclusivamente pela herança e pelo ambiente, mas também pela resposta que 
do seu interior é capaz de realizar, em forma única e pessoal, a respeito das im-
pressões que recebe; considera que o ser humano ao nascer é portador de um 
potencial de predisposições e capacidades que, ao longo de sua vida, lutam por 
desenvolver-se. Esse princípio fundamenta toda a prática educativa.

Dessa forma, procura-se estabelecer uma relação harmônica entre desen-
volvimento e aprendizagem, fazendo confluir a dinâmica interna da pessoa com 
a ação pedagógica direta, ou seja, integrando os processos de desenvolvimento 
individual com a aprendizagem da experiência humana culturalmente organiza-
da. O papel do educador, nessa perspectiva, é acolher as diferenças e perceber o 
sujeito além do cognitivo, desenvolvendo o processo de ensino e aprendizagem 
relevando os aspectos sociais, culturais, cognitivos, espirituais e afetivos. 

No caso da formação, esta visão se dirige a todos os envolvidos. Só quem 
tem a certeza da existência da própria essência e do valor de seus atos e esforços 
de superação para o todo consegue enxergar a essência muitas vezes encoberta 
no outro, nos colegas e nas pessoas que atende.

Desta maneira, a estrutura metodológica do curso Mainumby busca des-
pertar e mobilizar em cada participante o potencial latente: no grupo docente e 
nos estudantes e futuramente com as crianças, para que possam atuar no mundo 
de acordo com quem vieram para ser em sua essência. 

Realizar uma viagem é bem diferente de ouvir o relato sobre uma viagem. 
O Mainumby não quer transmitir conhecimentos prontos, mas proporcionar que 
todos se ponham em movimento internamente, vivenciem e façam descobertas. 
Um viajante com interesse abre todos os seus sentidos, valoriza encontros e tro-



76    Revista Jataí

cas com outros, realiza registros e cultiva reflexões e tem uma experiência muito 
mais rica e transformadora do que um viajante desinteressado. 

Neste sentido, o curso Mainumby intenciona despertar ao máximo a cons-
ciência da corresponsabilidade dos participantes na própria construção do conhe-
cimento e na autotransformação. Para levar algum conteúdo, o grupo docente 
estuda e mergulha profundamente no assunto e o transforma em vivências para 
que os participantes possam se colocar dentro da situação e para que, a partir 
disso, as ideias próprias possam aflorar.

Considerando os aspectos acima, três são os princípios que estruturam a 
metodologia do Mainumby: a) o cerne espiritual de todo ser humano; b) a inter-
dependência entre desenvolvimento individual/espiritual e experiência humana 
cultural; c) dialogicidade do ato educativo.

 Com o propósito de tornar mais claro o dito até aqui, traremos, no próxi-
mo item, uma síntese ilustrativa desenvolvida na última edição do curso de for-
mação de educadores sociais Mainumby.

6. Os eixos terra, água, ar e fogo no Mainumby

O ‘inédito-viável’ é, na realidade, uma coisa que era inédita, 
ainda não claramente conhecida e vivida, mas quando se torna 
um ‘percebido destacado’ pelos que pensam utopicamente, o 
problema não é mais um sonho, ele pode se tornar realidade 
(Nita Freire, 2020, p. 279).

Na Pós-graduação em Educação Comunitária Mainumby (2024 – 2026), os 
eixos temáticos estruturantes são os elementos terra, água, ar e fogo, represen-
tando diversos aspectos da vida humana em transformação e em relação com o 
mundo. Cada eixo é trabalhado durante um semestre por meio dos temas Perten-
cimento (terra/espaço), Desenvolvimento humano (água/tempo), Ferramentas 
Pedagógicas (ar/relações) e Formação Comunitária (fogo/individualidade e co-
munidade). Cada tema é subdividido em quatro módulos de final de semana (sá-
bado e domingo), novamente relacionados aos quatro elementos. Pertencimen-



Mainumby    77

to6: Geografia do Brasil (espaço), História do Brasil (tempo), Culturas e Religiões 
do Brasil (relações) e Diversidades (individualidades); Desenvolvimento Humano: 
0 a 7 anos, 7 a 14 anos, 14 a 21 anos, fase adulta; Ferramentas Pedagógicas: Ob-
servação de crianças e jovens, Ritmos e Festas, Arte como Ferramenta e Inclusão; 
Formação Comunitária: Estruturas regionais da Assistência Social e Políticas Públi-
cas, Trimembração do Organismo Social, Trabalho com as Famílias e Arte Social.

Cada semestre é concluído com uma imersão de três dias em ambiente 
verde e com o propósito de trabalhar na natureza, conhecer e realizar trabalhos 
comunitários e desenvolvimento interior. Todo módulo conta, também, com au-
las de arte para apresentar e exercitar diversas habilidades: aulas de música (início 
do dia para afinar a disposição), movimento (final do dia para digerir os conteúdos 
e relaxar) e artes plásticas e visuais (relacionadas aos eixos: artes tridimensionais, 
artes da linha, artes da cor e contação de histórias).

Todo semestre os participantes realizam um portfólio com registros das 
aulas, tendo um foco em consonância com os eixos: materialidade criativa, narra-
tivas criativas, observação da prática pedagógica e relatos da própria autotrans-
formação. A intenção pedagógica que fundamentou a escolha pelo uso do portfó-
lio em cada semestre está diretamente ligada à metodologia. Este recurso é uma 
estratégia que possibilita a visualização prática do trabalho realizado e revela o 
impacto do contato do aprendiz com o processo de aprendizagem atuando no Eu 
de cada aluno, a partir do que foi apresentado por meio dos conteúdos de cada 
eixo.

A vivência do elemento terra é uma experiência sensorial, requer envolver 
o tato, a audição, a visão, cheiros e sabores. Não basta receber informações teó-
ricas sobre a geografia, a história, as culturas e religiões, a diversidade humana. 
É preciso fazer parte, colocar-se dentro, sentir e saber-se pertencente a esses te-
mas. No curso Mainumby, os estudantes moldaram o planeta Terra com argila, 
pisaram descalços sobre uma trilha imitando diversos biomas, caminharam pelo 

6. O relato de experiência sobre como os temas do Pertencimento foram trabalhados na 
Pós-graduação em Educação Comunitária: Mainumby foi publicado na Revista Jataí, vol. 
6: “Pertencer ao Brasil: Vivências e reflexões na Pós-Graduação em Educação Comunitária 
Mainumby”. Disponível em: https://frs.edu.br/wp-content/uploads/2024/10/Jatai-6_ebook.
pdf. Acesso em: 24/05/2025. 

https://frs.edu.br/wp-content/uploads/2024/10/Jatai-6_ebook.pdf
https://frs.edu.br/wp-content/uploads/2024/10/Jatai-6_ebook.pdf


78    Revista Jataí

bairro e construíram maquetes a partir de observações feitas. Eles reconstruíram 
e encenaram episódios da história brasileira, vivenciando suas qualidades e fe-
ridas, sob pontos de vista diversos. Foram convidados representantes de várias 
religiões e aconteceram encontros reais entre pessoas, que, ao ouvirem-se mutu-
amente, perceberam-se e se reconheceram.

Vivenciar por meio do elemento água significa acordar para os fluxos da 
vida e do tempo. A água transforma tudo em história, em narrativa. No curso, fo-
ram propostas vivências relativas a diversas passagens biográficas; os alunos pu-
deram fazer conexões com momentos e aspectos de suas vidas e ressignificá-las. 
Foram lembradas e criadas narrativas do brincar de antigamente e de cenas das 
infâncias de hoje; foram vividas situações desafiadoras e de superação e foram 
encenados os propósitos de vida de cada um em busca de sua melhor versão.

Adentrar no âmbito do ar é chegar no mundo das inspirações, mas, para 
viver neste, é preciso criar uma corda (certamente bamba) que conduz pelo ar. 
Nas vivências e exercícios propostos para esta esfera, os alunos do Mainumby são 
levados à descoberta de que aprender a observar e a reconhecer as potencialida-
des e fragilidades de uma criança, de um jovem; aprender a criar ritmos harmo-
niosos de acordo com cada situação, a usar as artes como ferramenta, enfim, a 
encontrar caminhos que favoreçam o desenvolvimento tem princípios, mas não 
tem receitas. No âmbito do trabalho educacional, a ausência de “receitas” é cru-
cial. Isso porque cada situação é única, exigindo uma abordagem flexível e adap-
tada às necessidades específicas dos indivíduos e comunidades em seus respec-
tivos contextos. É preciso aprender a lançar-se em um mundo de incertezas, mas 
também a construir a confiança de que toda busca verdadeira revela caminhos.

A esfera do elemento “fogo” diz respeito à autotransformação e à decisão 
de querer colocar esta a serviço do contexto social em que se vive. Isso requer 
estar bem ancorado na realidade do mundo, ou seja, no contexto da formação 
para Educadores Comunitários, conhecer potencialidades e carências do territó-
rio e, ao mesmo tempo, cultivar a visão da “estrela guia”, ou seja, fortalecer-se 
com as metas e propósitos espirituais que apoiam a construção de um mundo 
melhor. Requer aprender técnicas de comunicação pacífica, exercitar a calma e 
o equilíbrio interior e perceber que toda construção humana e coletiva pode se 
tornar uma obra de arte.



Mainumby    79

Este relato de experiência ilustra bem os princípios norteadores da forma-
ção de educadores sociais Mainumby, o compromisso em atender às necessida-
des dos educadores e empoderá-los em seus potenciais a partir dos seus saberes. 

Palavras finais: a busca deve continuar

O presente artigo compartilha a experiência, os princípios e a metodologia 
utilizados no curso de formação para educadores Mainumby. Pode-se perceber, 
por meio de uma robusta trajetória, que esse percurso pedagógico carrega, em 
sua essência, o compromisso com a promoção do desenvolvimento do ser hu-
mano. Retomando os esboços de Steiner, podemos constatar que a Formação 
Mainumby sempre buscou estar alinhada aos desafios enfrentados pelos educa-
dores e suas comunidades, para que pudessem vivenciar a reflexão de que uma 
escola não deve ser apartada da vida, mas sim inserida nela, envolvendo toda a 
comunidade e, sobretudo, preparando os estudantes para a vida de forma am-
pla. Em sua essência, o curso promove espaços de aprendizagem que permitem 
que os educadores se descubram e desabrochem como individualidades criativas 
dentro de contextos coletivos a serviço do desenvolvimento das crianças e jo-
vens. Uma aluna relata que:

Fonte: os autores.

Tabela I – Organização dos eixos e conteúdos da experiência que aconteceu no 
curso de Pós-graduação lato sensu em Educação Comunitária Mainumby (2024 
a 2026).



80    Revista Jataí

A metodologia deste semestre, ao tratar do ‘Desenvolvimento 
humano entre luz e sombras’, ajudou a refletir sobre os aspec-
tos positivos e negativos do crescimento humano. Misturando 
teoria e prática, foi possível entender como diferentes momen-
tos da vida afetam nossas escolhas e relacionamentos. Essa 
abordagem incentivou o autoconhecimento e o crescimento 
pessoal, trazendo um aprendizado mais completo e profundo 
sobre as complexidades da vida (A1, 25 anos, estagiária)7.  

O curso apresenta aos alunos uma possibilidade de repertórios vivenciados 
que podem contribuir para uma prática pedagógica que nasce a partir do conhe-
cimento, das habilidades e da sensibilidade do educador. Assim, o Mainumby visa 
fortalecer os educadores para que possam atuar com autenticidade, sempre bus-
cando um conhecimento amplo que abrange desde geografia, história e cultura 
brasileira até a compreensão do desenvolvimento humano à luz da antropologia 
antroposófica. A convivência com perguntas e pontos de vista diversos auxilia no 
desenvolvimento interior e na inserção ativa na vida. O desenvolvimento de habi-
lidades artísticas amplia seus repertórios de práticas e pode ajudar os educadores 
a apoiar seus alunos, como mostra o depoimento a seguir:

Quando iniciei o curso Mainumby, tinha pouco estudo com 
educação comunitária. Já havia trabalhado com oficinas livres 
para crianças em serviço de assistência social, mas tinha bas-
tante dificuldade em lidar em alguns casos. Não entendia por 
que, apesar do meu esforço, não conseguia desenvolver as au-
las. A partir das experiências e vivências ao longo do curso, fui 
percebendo como algumas atitudes minhas influenciavam os 
estudantes. Assim, após buscar um entendimento pessoal, sin-
to que estou mais confiante nas minhas ações, percebi outras 
formas de atuar e ampliei a minha maneira de observar (A2, 
Professor, 41 anos).

Podemos concluir que o trabalho de pesquisa da Formação Mainumby 
revela uma metodologia em movimento constante e que apresenta uma contri-
buição para a Educação Comunitária, a Educação Popular e o cenário educativo 

7. Os depoimentos de alunos, denominados apenas como A, foram enumerados e acrescidos 
de idade e profissão, mantendo, assim, o caráter anônimo dos participantes.



Mainumby    81

em geral no Brasil e no mundo, pois pode ser replicada em qualquer lugar, desde 
que seu processo pedagógico esteja alinhado com os desafios e as especificidades 
culturais e geográficas do território em que será desenvolvida. É uma valiosa fer-
ramenta para o fortalecimento de comunidades, oferecendo instrumentos para a 
construção de uma sociedade mais pacífica e harmoniosa.

Encerramos este texto com a esperança de que a Educação Comunitária 
possa dialogar cada vez mais com outras pedagogias populares e levar as ferra-
mentas que brotam dos conhecimentos antroposóficos para além de ambientes 
elitizados. Que a partilha desta experiência e seus movimentos de permanente 
busca possam tocar os corações dos leitores, conscientizando-os de que a vida 
é um constante movimento que pede que sigamos abertos aos encontros que 
possibilitam o crescimento e o fortalecimento do ser humano.

Referências:

BACH, J.; VEIGA, M.; STOLTZ, T. Educação, liberdade e sociedade em Paulo Freire e Rudolf 

Steiner. Educação em Revista, Marília, v. 13, n. 1, p. 47-62, jan./jun., 2012. Disponível 

em: https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/educacaoemrevista/article/view/2807. 

Acesso em: 11 set. 2025. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 54. ed. 

Rio de Janeiro: Paz & Terra, 2016.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 

27. ed. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra, 2020.

KIERSCH, J. Freie Lehrerbildung - eine Utopie? Die vier entwürfe Rudolf Steiners. Stutt-

gart: Freies Geistesleben, 2021.

A LENDA do maynumbi: lenda indígena Guarany. Movimento Pindorama. Disponível em: 

https://pindorama.art.br/file/LendaMainumby.pdf. Acesso em: 20 maio 2025.

ROTERMUND, S; SILVA, P.; MENEZES, J. A. Monte Azul: a busca por um transformar pos-

sível. Revista Jataí, São Paulo, v. 4, p. 13-43, 2022. Disponível em: https://jatai.frs.edu.br/

revista/article/view/91. Acesso em: 11 set. 2025.

https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/educacaoemrevista/article/view/2807
https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/91
https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/91


82    Revista Jataí

ROTERMUND, S; SILVA, P; MENEZES, J. A. Educação comunitária na Monte Azul: sementes 

para a tecitura de uma sociedade mais saudável. Revista Jataí, São Paulo, v. 5, p. 1-23, 

2023. Disponível em: https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/111. Acesso em: 11 set. 

2025. 

ROTERMUND, S; SANTOS, J. A; LIMA, J; COUTINHO, R. Pertencer ao Brasil: vivências e 

reflexões na pós-graduação em Educação Comunitária Mainumby. Revista Jataí, São Pau-

lo, v. 6, p. 134-162, 2024. Disponível em: https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/148. 

Acesso em: 11 set. 2025. 

STEINER, R. Antropologia meditativa: contribuições à prática pedagógica. 2. ed. São Pau-

lo: Editora Antroposófica, 2016.

STEINER, R. A arte da educação I: o estudo geral do homem: uma base para a Pedagogia 

Waldorf. 7. ed. São Paulo: Editora Antroposófica, 2022. 

STEINER, R. Três palestras sobre pedagogia popular: nova orientação do ensino no sen-

tido de uma vida espiritual livre. Tradução Carlos Lira. São Paulo: Hífen Editora, Círcu-

lo das Artes, 2020.

VAN HOUTEN, C. Erwachsenenbildung als Willenserweckung. Stuttgart: Verlag Freies 

Geistesleben, 1993.

https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/111
https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/148


Diversidade    83

PENSAR, SENTIR E QUERER 
A DIVERSIDADE ÉTNICA, 

CULTURAL E LINGUÍSTICA 
DOS PAÍSES DA AMÉRICA LATINA 

DENTRO DA FORMAÇÃO 
DE PROFESSORES WALDORF

*Imigrante peruana graduada em Psicologia, Mestrado na Psicologia Social, especialista em 
Psicologia Junguiana. E-mail: sandrapaolam@hotmail.com.

Sandra Morales Mercado*



84    Revista Jataí

RESUMO 

Assim como as práticas na formação dos estu-
dantes devem ser concebidas levando em conta 
a cultura local e o entorno sociocultural em que 
estejam imersos, as práticas de formação de pro-
fessores também precisam ser concebidas em 
sintonia com a diversidade das situações sociais 
e culturais do mundo como um todo. O conhe-
cimento e o reconhecimento da importância das 
diferentes culturas que existiam na América e na 
África antes dos períodos de colonização forçada 
ajudam-nos a valorizar uma imensidade de sa-
beres e combater desigualdades, discriminações 
e preconceitos, mas ainda existe um distancia-
mento grande a respeito dessas culturas e uma 
crença muito marcada sobre a modernidade e 
a grandiosidade das culturas europeias. Nos úl-
timos anos, com o nascimento dos movimentos 
decoloniais e antirracistas dentro das escolas 
Waldorf, tais como o Movimento Preto Waldorf 
e o Movimento Antirracista na pedagogia Wal-
dorf, torna-se evidente a necessidade de estra-
tégias e recursos pedagógicos mais centrados 
no Brasil, sua história e cultura popular, mas,  
considerando uma mudança mais significativa, 
seria importante pensar também em estratégias 
e recursos de aproximação dos professores com 
a diversidade étnica, cultural e linguística dos pa-
íses da chamada América Latina, a mesma que 
tem ricas e múltiplas epistemologias que podem 
gerar conteúdo inovador (pensar), identidades 
e afetos (sentir) e procedimentos e ações (que-
rer) voltados à atividade pedagógica cotidiana. 
Com esta pesquisa, busca-se conhecer as pro-
postas curriculares nas formações em Pedagogia 
Waldorf e identificar a presença ou a ausência 
de conteúdo sobre diversidade étnica, cultural 
e linguística dos países da América Latina. Para 
isso se estudará a malha curricular que esteja ac-
cessível nas Formações em Pedagogia Waldorf e 
serão entrevistados professores que culminaram 
sua formação ou que estejam prestes a culminar. 
O estudo pretende também trazer um debate e 
despertar o interesse em incluir as epistemolo-
gias indígenas, geográficas, históricas e popula-
res dos diferentes países da América Latina.

Palavras-chave: diversidade étnica; América Lati-
na; Pedagogia Waldorf; formação em Pedagogia 
Waldorf.

ABSTRACT

Just as the training practices for students must 
be conceived considering the local culture and 
the socio-cultural environment in which they 
are immersed, the training practices for teachers 
also need to be conceived in harmony with the 
diversity of the social and cultural situations of 
the world as a whole. Knowing and recognizing 
the importance of different cultures that existed 
in America and Africa before their forced coloni-
zation helps us value an immensity of knowled-
ge and combat inequalities, discrimination and 
preconceptions - but there is still great distance 
from these cultures and a very marked belief on 
the modernity and grandeur of European cultu-
re. With the advent, in recent years, of decolonial 
and anti-racist movements within Waldorf scho-
ols, such as the Black Waldorf Movement and the 
Anti-Racist Movement in Waldorf pedagogy, the 
need for Brazilian-focused pedagogical strategies 
and resources becomes evident. But regarding 
a more significant change, it would also be im-
portant to consider strategies and approaches to 
bring teachers closer to the ethnic, cultural, and 
linguistic diversity of all Latin America, as well as 
its rich themes and multiple epistemologies that 
can generate innovative content (thinking), iden-
tities and affections (feeling), and procedures 
and actions (wanting) oriented into everyday pe-
dagogical activities. This research aims to clarify 
the curricular proposals in the Waldorf Pedagogy 
and identify the presence or absence of contents 
on ethnic, cultural, and linguistic diversity of Latin 
American countries. For this purpose, the availa-
ble curricular content of the training in Waldorf 
Pedagogy will be studied, and active teachers 
will be interviewed – as well as the ones about 
to finish the training. The study also aims to bring 
about a debate and awaken the interest in inclu-
ding the indigenous, geographical, historical and 
popular epistemologies of different countries in 
Latin America.

Keywords: ethnic diversity; Latin America; trai-
ning in Waldorf Pedagogy; Waldorf Pedagogy.



Diversidade    85

Introdução

O sistema patriarcal, racista e capitalista na América Latina não 
pode ser explicado sem a colonização (Aura Cumes).

A situação do Brasil é muito particular, porque é um país de língua por-
tuguesa que faz fronteira com dez países, dos quais sete são países de língua 
espanhola: Uruguay, Argentina, Paraguay, Bolívia, Peru, Colômbia e Venezuela. 
O fato de a maioria dos países serem de língua espanhola e não portuguesa é 
consequência direta dos acontecimentos históricos do século XVI, período corres-
pondente à invasão europeia – espanhola1 e portuguesa – da América Central e 
da América do Sul. 

Dentre esses acontecimentos ocorridos na América do Sul e Mesoamérica, 
existem múltiplas semelhanças, principalmente no que respeita à subjugação dos 
povos indígenas dos territórios invadidos, à catequização forçada, à exploração 
dos recursos naturais, à escravização, à desigualdade social e econômica e, em 
geral, à história colonial e republicana. Na nossa era contemporânea, também 
existem muitas semelhanças: dificuldades sociais e políticas, períodos de ditadura 
militar, lutas pela democracia, instabilidade econômica e tantas outras. 

No entanto, apesar dessas semelhanças, parece existir uma grande distân-
cia entre o Brasil e os países que o rodeiam. Qual foi o motivo desse distanciamen-
to? A língua? A geografia? Por que o Brasil é um país que não se considera parte 
da chamada América Latina? Existe aqui um problema de identidade? Alguns au-
tores e autoras que refletem sobre isso consideram que, além das diferenças lin-
guísticas, historicamente o Brasil sempre foi um país com tendência a se ver mais 
próximo das grandes potências ocidentais europeias e mais direcionado para a 
hegemonia política dos Estados Unidos.

A verdade é que basta olhar ou ler as notícias ou reportagens dos gran-
des meios de comunicação para observar como eles contribuíram e continuam 
contribuindo para esse distanciamento ao focarem suas informações no próprio 
Brasil e mencionar só alguns países ocidentais, deixando completos desertos de 

1. A partir de agora, será abordada a invasão espanhola para diferenciá-la da invasão portu-
guesa do Brasil, respeitando suas diferenças históricas e geográficas.



86    Revista Jataí

informações sobre os vizinhos e reforçando o eurocentrismo e a alienação com 
culturas e realidades muito diferentes da própria. É muito comum perguntar a 
alguém sobre as eleições presidenciais acontecendo num país vizinho, um golpe 
de Estado, um protesto massivo, a promulgação de uma lei ou uma catástrofe 
natural (terremoto, furacão etc.), e as pessoas não saberem de nada.

No campo educacional, fica evidente o quanto o conteúdo historiográfico 
dá maior tempo e importância às civilizações ocidentais a ponto de os estudan-
tes brasileiros, muitas vezes, desconhecerem as grandes civilizações da chamada 
América Latina2 e dos povos nativos que as precederam e talvez – o que é mais 
triste – muitas vezes, estudantes do Ensino Médio e Superior, ou mesmo pessoas 
adultas, desconhecerem quais línguas são faladas nos países vizinhos do Brasil. 

É preciso esclarecer aqui que, ao falar desse desconhecimento ou lacunas 
totais de informações sobre esses países, fica muito evidente que essa realidade 
não se limita apenas às escolas Waldorf (que são o foco desta pesquisa), ela é 
observada tanto nos (as) professores (as) quanto nos (as) alunos (as) que se for-
maram nos mais diversos ambientes educacionais públicos e privados, grandes 
ou pequenos e de diversas regiões do país.

A presente pesquisa não tem a pretensiosa ambição de modificar as exi-
gências pedagógicas oficiais do Brasil, nem a proposta curricular pedagógica das 
Escolas Waldorf, muito menos de colocar como “melhor” nenhuma civilização, 
cultura ou país, porém, pretende sim: identificar, com maior clareza, o desconhe-
cimento, a dificuldade ou a ausência de propostas pedagógicas que incluam as 
diferentes culturas que existiam antes dos períodos de colonização forçada e à 
história contemporânea dos países da América Latina no trabalho pedagógico dos 
professores e professoras das Escolas Waldorf, e dialogar sobre a falta de aborda-
gem desse conteúdo nas malhas curriculares dos centros de formação Waldorf, 
configurando, assim, unicamente um convite para refletir sobre essas ausências 
dentro da discussão por uma educação decolonial e antirracista. 

Para isso, fiz uso da minha própria experiência como imigrante peruana 

2. América foi o nome dado após a invasão. Há uma discussão sobre qual seria o nome deste 
território antes da chegada dos invasores, alguns povos indígenas reivindicaram o nome Abya 
Yala, mas não o usaremos aqui porque não há consenso sobre este nome.



Diversidade    87

ativista antirracista, como docente de cursos sobre história, geografia e mitologia 
andina tanto em escolas Waldorf, como em outras instituições educativas, luga-
res e espaços de fala onde reconheci o desconhecimento e a falta de interesse 
sobre outros países da América Latina, muitas vezes – involuntário – de professo-
res e professoras. Assim, também, foram analisadas as respostas fornecidas por 
docentes a um formulário on-line com perguntas específicas e, finalmente, fez-se 
a revisão da grade curricular disponível no campo virtual dos diferentes centros 
de formação Waldorf no Brasil.

1. A importância de desconstruir e descolonizar nossos aprendizados

A gente aprendeu que o primeiro anfiteatro da história foi na Grécia anti-
ga, que os egípcios eram os mestres mundiais na arte de enterrar os seus mor-
tos, que Roma era especialista em estradas e que todos os caminhos levavam a 
ela; aprendemos que a agricultura da China era inovadora e influenciou o resto 
das culturas e civilizações do mundo. Também nos foi ensinado que Cristóvão 
Colombo, Pedro Álvarez Cabral, Francisco Pizarro ou Hernán Cortés3 foram gran-
des heróis. Contaram-nos, durante toda a nossa vida – de maneira sutil ou direta 
–, que os povos indígenas encontrados na América eram selvagens, primitivos e 
atrasados ​​e que os europeus vieram para nos salvar dessa selvageria.

Como bem sabemos, durante a invasão dos europeus no século XVI ao 
território que hoje é chamado de América Central e grande parte da América do 
Sul, uma distinção foi claramente estabelecida: europeus civilizados e indígenas 
selvagens incivilizados. A imposição de leis e da religião também trouxe consigo a 
imposição do consequente sentimento de inferioridade: você é menos, você sabe 
menos, você não sabe, você é inferior. O classismo, o racismo e a monocultura 
(Núñez, 2021) foram construídos sob esta premissa e foram reforçados com as 
ideias eugênicas que, inevitavelmente, chegaram da Europa à América depois no 
século XIX.

Da mesma forma em que a população negra, que foi traficada desde o 
continente africano e escravizada durante vários séculos no Brasil, os primeiros 

3. Invasores.



88    Revista Jataí

invasores espanhóis também estavam determinados a escravizar os povos indíge-
nas para os seus fins particulares, desconhecendo esse modo de vida diferente do 
deles e violando todos os direitos. Os hispânicos “civilizadores” exigiam trabalho e 
servidão, já que, para eles, os indígenas eram de uma natureza diferente por esta-
rem em um grau inferior de humanidade, portanto, o simples fato de ser indígena 
e ter uma cultura diferente da cultura europeia significava ser inferior, desagra-
dável, selvagem, ignorante, sujo e, infelizmente, esses preconceitos permanecem 
até os dias de hoje (Krenak, 2021).

Vários estudos têm demonstrado, ao longo do século XX, que não existem 
diferenças biológicas que justifiquem a existência do conceito de raça; é um sis-
tema de opressão que nega direitos e que serviu e ainda serve para justificar de-
sigualdades e legitimar a discriminação ou o assassinato de grupos minoritários, 
como Djamila Ribeiro (2019) nos explica.

Lia Schucman (2012) também nos fala de como o conceito de raça nasce 
do racismo (da ideia de que tem um outro, que só pelo fato de ter uma cor de pele 
mais obscura, é inferior) e não ao contrário, como normalmente se pensa. A raça 
é filha do racismo porque do primeiro nasce a ideia de classificar o ser humano 
em raças como as ciências biológicas o fazem com animais e plantas.

A discriminação contra pessoas com traços indígenas inclui segregar tudo 
o que elas representam, seus saberes e formas de vida, suas diversas crenças e 
religiões, a leitura delas como pessoas só capazes de fazer trabalho manual não 
qualificado, pessoas com estilos de vida pouco “modernos” ou vê-las como obje-
tos turísticos (Cumes, 2012). 

Sobre esse pensamento e atitude que afetam as relações entre as pessoas, 
em que aquele que discrimina se assume superior, é interessante observar que, 
no México, Peru e outros países, como nos explica Avilés (2021), quem quer que 
seja que racializa ou discrimina pode ter exatamente a mesma cor da pele da 
pessoa que está racializando, pode até ser do mesmo lugar de origem e ter os 
mesmos ancestrais; portanto, não necessariamente, vêm desde a branquitude. 

Nesta complexa rejeição pelo indígena, entram em cena as desigualdades 
socioeconômicas ligadas a interseccionalidades de classe, poder aquisitivo, posi-
ção social ou de trabalho e, mais subjetivamente, o inconsciente familiar e coleti-
vo (Jung, 2014), em que os rótulos raciais, as atitudes discriminatórias e as feridas 



Diversidade    89

históricas da interiorização foram alojadas e normalizadas.
Aponta-se aqui a essa discriminação como uma das principais causas do 

apagamento epistemológico dos saberes indígenas, dos saberes africanos e dos 
estudos dos grandes impérios de Mesoamérica e América do Sul ao longo da nos-
sa história educativa colonial, republicana e atual. Dentro das aulas, persiste a 
insistência de que os gregos inventaram tudo e, graças a eles, existe a filosofia, a 
astrologia, a arte, a escultura e um longo etc. Será isso mesmo? Esta é a história 
definitiva? Por que quando se fala do século XVI se começa falando de Cristóvão 
Colombo ou do Renascimento? Por que não começamos falando dos Incas ou dos 
Astecas? A escritora Chimamanda Ngozi (2009) nos diz que o poder é a habilidade 
não apenas de contar a história de outra pessoa, mas de fazer que ela seja sua 
história definitiva. O poder que tinham os nossos opressores fez com que eles 
contassem a nossa história.

Inspirada por Silvia Rivera Cusicanqui (2022) e sua teoria sobre a sociolo-
gia da imagem como estratégia de combate intenso contra os limites da escrita 
alfabética para reconectar-se com os rios profundos da vitalidade anticolonial, 
colocam-se alguns exemplos4 de como a nossa bagagem epistemológica foi apa-
gada ou, como nos diz Yasnaya A. Gil (2023), não só sistematicamente apagada, 
foi eliminada com o epistemicídio sistemático, planejado e voluntário. 

Aqui pede-se ao leitor olhar e pensar sobre as seguintes imagens5 (des-
de a Figura 1 até a Figura 11), tentando fugir da avaliação estética, temporária, 
ou daquele olhar que, na nossa sociedade, incentiva a competição de maneira 
automática. Tente se centrar na ideia decolonial, pensando, também, na necessi-
dade de amplificar depois suas próprias pesquisas, pois este artigo não consegue 
– como gostaria – falar de todas as grandes civilizações e povos originários que 
aparecem nessas imagens (Chavin, Tiahuanaco, Wari, Chinchorro, Mayas, Para-
cas, Chankillo), que se acredita falam por si só.

4. Existem muitos exemplos relacionados à arte, escultura, arquitetura, religião, visão de mun-
do, organização social e política etc., bem como muitas civilizações e povos originários aos 
quais não estou fazendo justiça neste trabalho porque colocarei aqui apenas alguns exemplos.
5 .Estas imagens correspondem a algumas das civilizações da América antes da invasão es-
panhola. Este trabalho não abrange os grandes reinos africanos ou de outros lugares do 
globo. As fontes das respectivas figuras estão identificadas nas Referências.



90    Revista Jataí



Diversidade    91

Depois de observar essas imagens, tente responder quanto você conhece 
dessas grandes civilizações da chamada América Latina e quanto você conhece 
da Grécia e de Roma. Pense em histórias mitológicas, lendas, contos ou perso-
nagens famosos dessas culturas. Você conhece? Você escutou dessas histórias 
tantas vezes quanto escutou, assistiu a peças de teatro, viu em filmes ou leu das 
histórias de Perseu, Homero, Heráclito, Demeter, Atenas ou Édipo? O primeiro 
passo: pensar.

Uma ferramenta utilizada pelos cronistas europeus e até pelos acadêmi-
cos da pós-colonização é repetir continuamente, quase como um mantra, que os 
povos indígenas ou os povos nativos da América não tinham escrita e que essa 
era a causa das grandes desvantagens em relação às civilizações europeias, extin-
guindo, assim, todo um legado, anulado apenas por possuir códices diferentes da-
queles que conheciam, mantendo sempre essa ilusão de superioridade (Núñez, 

Fonte das imagens: ver referências finais.



92    Revista Jataí

2023), este é o perigo de uma história única (Ngozi, 2009). 
Na figura 11, enfatiza-se esse tema, tentando aproximar o leitor por meio 

da imagem à antiguidade da escrita nos povos da América. Podemos nos aprofun-
dar nesse estudo da escrita ou na preservação das línguas com os incríveis traba-
lhos de arqueólogos, historiadores e linguistas, especialmente por pesquisadoras 
(es) que estão se esforçando muito por descolonizar o pensamento e recuperar 
as línguas sistematicamente silenciadas e, junto com elas, todas as existências 
negadas.

2. Algo sobre as histórias não contadas 

Os primeiros grupos humanos na América do Sul (Equador, Chile, Peru, Bo-
lívia e Argentina) começaram a desenvolver a horticultura para o oitavo milênio 
antes de Cristo, depois disso começou uma escalada na complexidade social e 
cultural dos povos da região, que deu origem às culturas antigas, principalmente 
no Peru e na Bolívia. Por volta do quarto milênio6 antes de Cristo, apareceram, na 
costa central e nos Andes peruanos, as primeiras sociedades que desenvolveram 
grandes avanços em cerâmica, agricultura, religião, comércio e, especialmente, 
uma arquitetura monumental que prevalece até hoje.

A fim de evitar os nacionalismos ou mesmo o estabelecimento de uma di-
visão entre a visão de mundo antes dos incas e os incas como Império, preferimos 
nos referir a uma “cosmovisão andina”, porque as lendas, os símbolos religiosos e 
os rituais dos povos originários faziam parte do universo das crenças e da memó-
ria coletiva da visão cósmica do posteriormente chamado Império Inca. 

A cosmovisão e a religiosidade andina são assuntos que têm sido ampla-
mente estudados por antropólogos, historiadores e filósofos, e é tão profundo 
quanto complexo, que cada aspecto requer uma extensa pesquisa. Também é 

6. Foi uma sociedade complexa da América que se desenvolveu aproximadamente entre 
3.500 e 1.800 a.C., na região centro-norte do atual Peru. É considerada a civilização mais an-
tiga da América. Muitos estudos mostraram que esta civilização foi contemporânea de outras 
civilizações primitivas do mundo, como as do Egito, da Índia, da Suméria ou da China, mas, ao 
contrário delas (que trocaram suas conquistas), Caral desenvolveu-se em completo isolamen-
to sem receber contribuições de outras civilizações.



Diversidade    93

importante mencionar que a cosmovisão andina não é exatamente uma só, pois 
difere em seu desempenho entre culturas aimarás, quéchuas e outras, e entre 
povos nativos de cada país: Peru, Bolívia, Chile, Equador. Somam-se, também, as 
mudanças e os sincretismos, principalmente cristãos, que esses povos sofreram 
ao longo do tempo, no entanto, em geral, mantiveram sua composição simbólica.

Para os indígenas andinos, o ser humano e a natureza se harmonizam e se 
adaptam para coexistir. A evolução dos mitos e do pensamento do homem andi-
no foi feita desde o início do período formativo. Era uma concepção própria e, de-
vido à sua geografia e a outros fatores sociais e climatológicos, era muito diferen-
te da dos europeus e foi incompreensível para eles. Neste sentido, Steiner (2019) 
postula que o estudo da Geografia precisa se preocupar com a relação que existe 
entre o ser humano e a natureza, as formas de vida que se desenvolvem em cada 
espaço-tempo-lugar e as capacidades adaptativas de todos os seres vivos. 

As civilizações alto-andinas sempre enfrentaram geografias muito difíceis, 
que incluíam desertos e escassez de água e, ainda assim, desenvolveram-se no 
mesmo nível que as europeias nos mesmos períodos, como vimos nas imagens. 
Recorre-se aqui à ferramenta dialética comparativa para alcançar a descoloniza-
ção baseada na valorização daquilo que está mais próximo e que, muitas vezes, 
não sentimos tão próximo. O segundo passo: sentir.

A violenta catequização dos povos gerou que muitas histórias e saberes 
se percam, mas, graças às histórias dos mitos andinos, que foram incorporados 
às crônicas, às descobertas arqueológicas, ao texto do Felipe Guamán Poma de 
Ayala7, ao Manuscrito de Huarochiri8, e outras fontes, foi possível obter uma ima-
gem da visão de mundo dos povos originários. Neles, tanto o espaço quanto o 
tempo eram sagrados e, sem dúvida, tinham uma explicação mítica e uma re-
presentação ritual. Apresentam uma concepção naturalista, panteísta e dualista. 

Depois de mais de quatro séculos de apagamentos, no início do século XX, 
surgem vários acadêmicos chamados indigenistas que tentaram emancipar os 
povos colonizados e lutar contra a discriminação, contra o epistemicídio e pela re-

7. Foi um cronista e artista ameríndio de ascendência inca, escreveu e desenhou o livro 
chamado: Primeira nova crônica e bom governo, que contém 1.180 páginas e 397 gravuras.
8. É um texto escrito em quíchua do início do século XVII que descreve os mitos e crenças das 
culturas que habitavam a região perto de Lima (atual capital do Peru).



94    Revista Jataí

cuperação dos territórios. Um pouco mais para frente, quase no final desse mes-
mo século, o pensamento decolonial surge com Anibal Quijano (1992) como uma 
resposta ao colonialismo perpetuado nos nossos povos e como uma maneira de 
voltar os olhares para os diferentes saberes indígenas e reconhecer a presença e 
a resistência dos povos colonizados não apenas histórica, mas também cultural e 
epistemológica.

A escritora Bárbara Carine (2023) nos explica como é possível gerar um 
ambiente “decolonial” dentro das escolas. Um exemplo disso é a escola afro-bra-
sileira “María Felipa”, fundada pela mesma autora. Baseada nessa experiência, 
Bárbara apresenta diversas propostas pedagógicas que podem ser utilizadas nes-
se sentido:

Desse modo, na semana de falar na escola sobre a Páscoa, tam-
bém incluímos as datas da festa do Toré indígena e a feijoada 
de Ogum. Do mesmo modo que nos santos juninos associamos 
essa contação de história as festividades da fogueira do Xangó, 
bem como a festa Inca do Inti Raymi. Todas as abordagens de 
natureza religiosa são desenvolvidas de uma perspectiva mito-
lógica e não no entendimento da verdade, pois isso se inseriria 
numa dinâmica de fé e a escola não é religiosa, ela é laica (Cari-
ne, 2023, p.102).

Podemos constatar, então, como, dentro da pedagogia, é possível utilizar 
a história, a arte, os mitos, os contos, as datas festivas, as comidas, os rituais, as 
línguas e tantos outros saberes como recursos valiosos na promoção da inclusão 
e do respeito à diversidade, e ao mesmo tempo como recursos que podem ser 
associados à Antroposofia por meio da compreensão dos rituais e os símbolos 
dos povos originários. Assim como a história da colonização e os sincretismos que 
chegam com ela. 

3. Perguntas e respostas

Sou mãe de uma criança que, desde 2022, estuda em uma escola Waldorf 
na cidade de São Paulo. Desde novembro desse mesmo ano, participo ativamen-
te da Comissão de Diversidade, que foi criada apenas dois meses antes da minha 



Diversidade    95

participação. O trabalho desenvolvido na comissão fomentou uma aproximação 
mais afetiva e constante ao corpo pedagógico da escola, através de encontros de 
formação e aprendizagem, abrangendo diferentes temas relacionados com racis-
mo, discriminação, preconceito, marcadores sociais e descolonização.

Motivada com esses encontros e com as diversas trocas com professoras 
(es) de várias escolas, entre os meses de outubro de 2023 e julho de 2024, realizei 
diversas entrevistas (formais e informais) com o objetivo de saber o quanto os (as) 
professores (as) conheciam sobre aspectos relacionados à história, geografia e 
mitologia de culturas e países vizinhos do Brasil e quanto valorizavam, e até, utili-
zavam esses conhecimentos dentro das salas de aula. Essas entrevistas não foram 
centradas em professores e professoras de uma turma ou uma época específica. 

E talvez seja necessário esclarecer que, no início, eu não pensei em fazer 
uma pesquisa formal e, acredito que é aí onde radica a simplicidade da metodolo-
gia e, talvez, os percentuais apresentados nas tabelas seguintes sejam evidentes 
não só pelo que foi explicado anteriormente, mas porque vários pesquisadores e 
pesquisadoras já vêm identificando essas dificuldades em todo o Brasil. Dificul-
dades em abrir possibilidades para o ensino decolonial que estejam diretamente 
relacionadas à lei 10.639/03 e à lei 11.645/08, que já apontam um horizonte im-
portante dentro da prática decolonial, antirracista e diversa.

Para esta pesquisa, no total, foram entrevistados (as) presencialmente 28 
professores e professoras e o formulário on-line foi preenchido por 41 professo-
res e professoras, o que deu um total de 69 professores (as) entrevistados (as).

Do total de entrevistados, 45 haviam concluído a formação em Pedagogia 
Waldorf e 24 ainda cursavam, estando 21 deles no último ano de formação.

Os centros de formação dos docentes entrevistados foram: Waldorf de 
Botucatu e Waldorf Institut Witten-Annen (Alemanha), Waldorf Viver, Embu das 
Artes, Faculdade Rudolf Steiner, Seminário Waldorf de Brasília, Waldorf Guima-
rães Rosa, Sergei Prokovieff, Instituto Impulso de Bauru, Escola Waldorf Moara e 
Escola Waldorf Jaguariúna.

A seguir, mostram-se os resultados com base em três perguntas de escolha 
múltipla, que abrange: ter recebido uma quantidade ótima de conteúdo sobre 
América Latina; ter recebido um pouco, mas não muito; e não ter recebido nada 
de conteúdo dentro da formação em Pedagogia Waldorf. Outras perguntas aber-
tas também foram incluídas no levantamento de dados.



96    Revista Jataí

Pergunta 1: Assinale a alternativa correta sobre o conteúdo sobre América 
Latina que você recebeu em sua formação para professor (a) Waldorf.

A: Dentro da formação fiz diversas disciplinas que falavam sobre a América   	
Latina, tanto sobre história e geografia quanto sobre os povos indígenas.
B: Dentro da formação fiz bem pouco sobre a América Latina, tanto sobre 
história e geografia quanto sobre os povos indígenas.
C: Dentro da formação não fizemos nada sobre a América Latina, nem histó-
ria, nem geografia, nem nada.

Pergunta 2: Assinale a alternativa correta sobre o conteúdo sobre América 
Latina que você recebeu em sua formação para professor (a) Waldorf.

A: Na formação aprendi sobre os impérios mais conhecidos: Maya, Asteca e 
Inca.
B: Na formação aprendi só sobre Império Inca.
C: Na formação não fizemos nada sobre os grandes Impérios pré-colombianos.

Fonte: dados da pesquisa.

Figura 12

Figura 13

Fonte: dados da pesquisa.



Diversidade    97

Pergunta 3: Assinale a alternativa correta sobre o conteúdo sobre América 
Latina que você recebeu em sua formação para professor (a) Waldorf.

A: Na formação aprendi muito sobre os povos originários da América Latina 
desde a Patagônia até os povos mexicas.
B: Na formação aprendi um pouco sobre os povos originários da América Lati-
na, especialmente Quéchuas e Aymaras.
C: Na formação não aprendi nada sobre os povos originários da América La-
tina.

Pode-se observar aqui a evidente reduzida presença e até a ausência com-
pleta do conteúdo sobre América Latina dentro da formação Waldorf. Nessas 
conversas com o corpo docente, as perguntas abertas, incluídas tanto nas entre-
vistas quanto no formulário, permitiram ampliar e trocar informações sobre os 
múltiplos motivos desta ausência, e considero importante mencionar, também, 
que consegui registrar nas entrevistas a reação diante das perguntas, tais como a 
surpresa do professor e da professora em relação à sua própria ignorância sobre 
questões que aparentemente são tão básicas, como saber com quais países limita 
territorialmente o Brasil. Muitas vezes, precisei pedir para não se sentirem mal 
de não saber e fazer um pequeno trabalho para tirar dessa pessoa a vergonha 
ou culpa pessoal, antes de fazer uma crítica mais abrangente e socioeducativa 
da história do Brasil como um todo, das políticas públicas educativas das últimas 
décadas e não só do centro de formação X ou da universidade Y. 

Também foi importante conversar sobre a imensidão de conhecimento 
que a Antroposofia já possui como ciência e que requer muitos anos de estu-

Figura 14

Fonte: dados da pesquisa.



98    Revista Jataí

do infindável e autoeducação sistemática, o que surge como uma dificuldade de 
ampliação do conhecimento em muitas outras áreas, porém, a maioria dos(as) 
docentes entrevistados (as) reconhece que, numa perspectiva decolonial, o pa-
pel do (a) professor (a) não pode ser desviado apenas para a Antroposofia e a 
Pedagogia Waldorf como tais e que precisa ir além das suas próprias fronteiras. 
Reconhecem, também, a necessidade urgente de promover este olhar decolonial 
em ações pedagógicas concretas e como parte de algo maior, que é uma luta 
antirracista, urgente na sociedade violenta em que vivemos todos os dias. Aqui o 
terceiro passo: o querer.

Dentro das causas da ausência de conteúdo sobre América Latina, explica-
das pelos(as) entrevistados (as), deparamo-nos com uma consciência muito clara 
sobre a eurocentralidade na formação ser um dos motivos principais. Muitas pes-
soas falaram, também, de como a ciência espiritual antroposófica é fundamen-
tada no momento sociopolítico, nas práticas e na atmosfera da cultura europeia 
do século passado e, mesmo que Rudolf Steiner tentou universalizar suas teorias, 
observei professores e professoras refletindo muito sobre essas e tentando re-
pensá-las a partir do conceito de colonialidade, que é, precisamente, a naturali-
zação da cultura europeia como sendo a cultura hegemônica e verdadeira, uma 
cultura que temos que reproduzir nesses países “não desenvolvidos” para chegar 
a ser como os países que nos colonizaram.

Outra das causas identificadas pelas pessoas entrevistadas foi a falta de 
questionamento sobre temas de diversidade, especialmente anos atrás quando 
muitos temas não eram discutidos, não se pensava num currículo decolonial, mui-
to menos  na possibilidade de descurricularizar9 o currículo Waldorf, introduzindo 
conteúdos próprios da grande aquarela do Brasil, da nossa herança africana, dos 
povos indígenas e com um recorte geográfico onde estaria também presente a di-
versidade étnica, cultural e linguística dos países da América Latina, sem eliminar 
nem perder o essencial da Pedagogia Waldorf.

No processo das entrevistas, os (as) professores(as) fizeram algumas crí-

9. O termo (colocado pela pesquisadora, não pelas pessoas entrevistadas) foi extraído do 
professor Yuri Rodrígues da Cunha, ele utilizou o termo numa palestra do V Congresso Inter-
nacional FRS e podemos encontrar o termo explicado no artigo do mesmo autor publicado na 
Revista Jataí vol. 6.



Diversidade    99

ticas gerais aos currículos das instituições de formação em Pedagogia Waldorf, 
entre elas identificaram uma falta de aprofundamento em vários temas durante a 
formação10, por exemplo em conhecimentos sobre povos indígenas do território 
brasileiro, quilombolas, povos indígenas de fora do Brasil, geopolítica ou outras 
formas de política, sobre português e matemática. Entenderam essa realidade 
como uma falta de valorização e desinteresse generalizado por nossas próprias 
culturas, e que fica muito evidente dentro da malha curricular dos centros de for-
mação. 

A partir deste olhar se poderia começar a ampliar as perspectivas para a 
formação de professores (as) em que, acima de tudo, exista uma educação inter-
cultural e decolonial, como nos propõe Cristina Velásquez (2024), uma educação 
que considere todos os contextos multiculturais do Brasil e da América Latina.

Outra pergunta feita às pessoas entrevistadas estava relacionada com 
aquilo que achariam útil para desenvolver seu trabalho como docente de sala de 
aula Waldorf, quais conteúdos consideravam importante aprender. As respostas 
foram de vital importância e, por isso, com a permissão dessas pessoas e respei-
tando o anonimato, sintetizo e, em alguns casos, reproduzo algumas das respos-
tas que possam ajudar na construção de outros caminhos dentro dos centros de 
formação, mas também em formações livres, debates abertos, grupos de estudo, 
ações educativas interculturais dentro das mesmas escolas, aproximação com 
populações indígenas, imigrantes, refugiados, viagens pedagógicas fora do Brasil 
ou intercâmbios educacionais de professores e estudantes com outros países da 
região11. 

Algumas das respostas:
•	 Mitologias e pedagogias indígenas, quilombolas e cultura brasileira;
•	 História e ciências de todos os povos pré-colombianos;
•	 Geografia, História, Cultura em geral, línguas nativas e saberes ances-

trais dos povos originários da América Latina;
•	 Aproximação entre as civilizações pré-colombianas e os Impérios gre-

go e romano;

10. Quando menciono a palavra formação, não me refiro especificamente a nenhum centro e 
não é uma generalização em referência a todos os centros de formação.
11. A palavra região faz referência à América Latina.



100    Revista Jataí

•	 Diversas etnias e troncos linguísticos dos indígenas brasileiros e dos 
indígenas de outros países da América Latina;

•	 Visão cosmológica dos povos originários da América;
•	 Capacitação completa sobre a história africana e da América Latina;
•	 Formação completa sobre os Impérios Maia, Asteca e Inca; 
•	 História, geografia e cultura da América espanhola;
•	 Histórias, contos e lendas dos povos de toda América Latina;
•	 Visão decolonial que ajude a se desvincular dos estereótipos que sur-

gem quando tratamos sobre os povos da América Latina;
•	 História dos povos originários para conhecer toda a riqueza cultural 

dos países da América Latina.

Considerações finais

Considero que o momento que vivenciamos atualmente traz, de maneira 
urgente, a necessidade de refletir sobre o pensamento de Steiner em uma lógica 
decolonial e antirracista, introduzindo epistemologias não-europeias e abrangen-
tes também a um mundo em constante movimento e transformação, onde dife-
rentes grupos humanos convivem no meio dos fluxos migratórios que carregam 
ricas culturas e saberes. 

A nossa lógica sobre incluir conteúdos sobre a história, geografia, mitolo-
gia, astrologia, arte, costumes, tradições, política da América Latina, não significa 
excluir ou substituir as referências europeias tradicionais ou antroposóficas, mas 
apresentar a coexistência (real, mitológica e arquetípica) dessas com as referên-
cias brasileiras e ancestrais dos povos originários das Américas, África e Ásia, em 
igualdade de importância.

A história, a geografia, a matemática e todas as disciplinas escolares po-
dem abordar questões e relações entre sociedade, natureza, economia, política 
e cultura, contribuindo com a quebra dos preconceitos e estereótipos de deter-
minados povos. Rudolf Steiner (2016) afirmou que a geografia contribui para a 
formação integral do ser humano e seu interesse pelo mundo, desmistificando 
preconceitos e trazendo respeito e amor ao próximo. 

Se entendemos que a Antroposofia está diretamente relacionada com as 



Diversidade    101

terapias alternativas, com os cuidados holísticos e humanistas, com os saberes 
medicinais fitoterápicos, com as artes manuais, com a cura na natureza, com a 
alimentação orgânica, com os rituais de semeado e colheita, com o respeito às di-
ferentes fases de desenvolvimento das crianças, com o respeito pelas individuali-
dades, com o cuidado e a preservação do meio ambiente, com estéticas simples e 
livres, com a vida comunitária, com o cultivo do mundo espiritual e afetivo, só por 
mencionar alguns, resulta quase incompreensível que esteja distanciada dos po-
vos originários tanto do Brasil quanto do resto da América. Em meu entendimen-
to, a Pedagogia Waldorf poderia utilizar o pensar, o sentir e o querer os saberes 
indígenas dos nossos povos até muito mais que outras propostas pedagógicas.

A Antroposofia fornece uma concepção prática do mundo, que compreen-
de a natureza e a essência da vida humana por inteiro; as disciplinas, matérias ou 
áreas do conhecimento convergem na relação que existe entre o ser humano e a 
natureza e sendo essa natureza, muitas vezes, a que vai definir os modos de vida, 
as relações entre os membros de uma comunidade, as formas de alimentação, a 
organização sociopolítica e a organização econômica. Um exemplo que gostaria 
de mencionar é a cosmovisão e a vida no mundo andino, onde a humanidade e 
a natureza se harmonizam e se adaptam para coexistir. Esses povos originários 
enfrentaram desafios geográficos inimagináveis, desenvolvendo, com isso, uma 
sociedade onde o conceito de comunidade incluía a natureza e os astros, e sua 
organização social estava baseada na reciprocidade, dualidade e complementa-
ridade como características da convivência social. Esses conhecimentos não são 
exclusivos da cosmovisão andina, mas também não são próprios de uma ciência 
filosófica europeia.

Se considerarmos a ideia de que, na Pedagogia Waldorf, o corpo pedagógi-
co carrega um papel muito importante para o desenvolvimento de seus estudan-
tes (Lanz, 1979), diferente das pedagogias tradicionais, que estão mais focadas na 
transmissão de conhecimentos, o (a) professor (a) Waldorf tem uma participação 
ativa no processo de desenvolvimento das crianças, atravessado pelo cuidado e 
amor pelas individualidades, e grande parte das interações pedagógicas na es-
cola estão dedicadas à criação de um vínculo afetivo duradouro. Nesse sentido, 
resulta inegável a necessidade de que o perfil do (a) professor (a) se aproxime ao 
ideal de uma pessoa livre de preconceitos, aberta às diversidades e às múltiplas 



102    Revista Jataí

identidades e expressões culturais brasileiras e latino-americanas. A formação e a 
preparação têm um papel muito importante, pois o desconhecimento pode ser a 
mãe dos preconceitos e os preconceitos podem gerar dificuldades nesse proces-
so afetivo que acaba sendo a coluna vertebral da pedagogia.

A partir daqui, surge o convite a refletir e pensar a escola e a educação 
como um agente de transformação de uma sociedade que adoece todos os dias 
com mudanças climatológicas, violências, guerras, desigualdade social e sofri-
mento psíquico. Para isso, é importante reconhecer que, mesmo com os avanços 
na legislação brasileira e os documentos governamentais sobre a educação, a so-
ciedade brasileira ainda está atravessada por uma lógica racista e colonial, o que 
pode ser observado nos materiais didáticos nos quais as temáticas sobre os sabe-
res dos povos originários, afrodescendentes, migrantes e relações étnico-raciais 
são apresentadas de maneira superficial e continuam reproduzindo estereótipos 
relacionados a esses povos, o que é mais grave. 

O mundo está em constante transformação, assim como o século passado 
foi marcado por algumas particularidades próprias da sua época, o século XXI é 
um século marcado pela era climática e a era digital e tecnológica, não podemos 
fugir disso, este novo cenário exige uma nova cidadania, novas formas de repen-
sar numa educação comunitária, igualitária, diversa e humanista na qual possa-
mos reconhecer e recuperar conhecimentos ancestrais que gerem novos modos 
de vida, mais circulares e democráticos, que nos ajudem a promover o diálogo e a 
escapar da polarização, do individualismo e da depredação da natureza.

Referências

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2018. 

ALVES, Camila. Época de geografia das américas: uma possibilidade de ensino decolonial 

sobre a américa latina nas escolas Waldorf. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura 

em Geografia) - Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de São Paulo, São 

Paulo, 2024. 

AGUILAR, Yasnaya. Un nosotrxs sin estado. 8. ed. México: Ediciones OnA, 2023.



Diversidade    103

AVILÉS, Marcos. Lo bueno, lo malo y lo cholo: postales sobre el racismo desde el Perú 
(2017-2019). Nueva Sociedad, n. 292, mar. 2021. Disponível em: https://nuso.org/articu-
lo/lo-bueno-lo-malo-y-lo-cholo/. Acesso em: 12 set. 2025. 

CARINE, Bárbara. Como ser um educador antirracista. 5. ed. São Paulo: Planeta, 2023.

CUMES, Aura. Mujeres indígenas, patriarcado y colonialismo: un desafío a la segregación 
comprensiva a las formas de dominio. Anuario de Hojas de Warmi, n. 17, 2012. Disponível 
em: https://revistas.um.es/hojasdewarmi/article/view/180291. Acesso em: 12 set. 2025. 

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Oprimidos, pero no vencidos. 4. ed. La Paz: La Mirada Salvaje, 
2010.

FEDERAÇÃO DAS ESCOLAS WALDORF NO BRASIL. Disponível em: https://www.fewb.org.
br/. Acesso em: 12 set. 2025

JUNG, Carl Gustav; Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Tradução Maria Luiza Appy, 
Dora Mariana R. Ferreira da Silva. 11. ed.  Petrópolis, RJ: Vozes, 2014.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019.

LANZ, Rudolf. A Pedagogia Waldorf: caminho para um ensino mais humano. São Paulo: 
Summus, 1979.

NUÑEZ, Geni. As monoculturas como violação da singularidade. Jornal de Psicanálise, São 

Paulo, v. 56, n. 105, p. 107-120, 2023. Disponível em: https://pepsic.bvsalud.org/pdf/jp/

v56n105/0103-5835-jp-56-105-0107.pdf. Acesso em: 12 set. 2025. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A coloniali-
dade do saber: etnocentrismo e ciências sociais – perspectivas latinoamericanas. Buenos 

Aires: Clacso, 2005. p. 107-126. Disponível em: https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/

sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso em: 11 set. 2025

RIBEIRO, Aline Lucas. A Pedagogia Waldorf no Brasil: buscando caminhos antirracistas 
à luz da perspectiva decolonial. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Es-

tadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Marília, 2023. Disponível em: https://repositorio.
unesp.br/entities/publication/3996b052-4cc4-4f0b-b855-59b9315b8864. Acesso em: 12 

set. 2025.

https://nuso.org/articulo/lo-bueno-lo-malo-y-lo-cholo/
https://nuso.org/articulo/lo-bueno-lo-malo-y-lo-cholo/
https://revistas.um.es/hojasdewarmi/article/view/180291
https://www.fewb.org.br/
https://www.fewb.org.br/
https://pepsic.bvsalud.org/pdf/jp/v56n105/0103-5835-jp-56-105-0107.pdf
https://pepsic.bvsalud.org/pdf/jp/v56n105/0103-5835-jp-56-105-0107.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://repositorio.unesp.br/entities/publication/3996b052-4cc4-4f0b-b855-59b9315b8864
https://repositorio.unesp.br/entities/publication/3996b052-4cc4-4f0b-b855-59b9315b8864


104    Revista Jataí

RIBEIRO, Djamila. Pequeno Manual Antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

RODRIGUES, Yuri. Um olhar, outros caminhos: o currículo de ciências humanas nos anos 

finais do ensino fundamental. Revista Jataí, São Paulo, v. 6, 2024. Disponível em: https://

jatai.frs.edu.br/revista/article/view/141. Acesso em: 12 set. 2025.

ROMÃO, Jeruse. História da educação do negro e outras histórias. Brasília: Ministério 

da Educação, 2005. Ebook. Disponível em: https://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/

publicacoes/historia_educacao_negro.pdf. Acesso em: 12 set. 2025.

SECRETARIA MUNICIPAL DA EDUCAÇÃO. Currículo da cidade: educação antirracista, 

orientações pedagógicas, povos afro-brasileiros. São Paulo: SME, 2002. Ebook. Disponí-

vel em: https://acervodigital.sme.prefeitura.sp.gov.br/acervo/curriculo-da-cidade-edu-

cacao-antirracista-orientacoes-pedagogicas-povos-afro-brasileiros/. Acesso em: 12 set. 

2025. 

STEINER, Rudolf. A arte da educação II: metodologia e didática no ensino Waldorf. Tradu-

ção Rudolf Lanz. 3. ed. São Paulo: Antroposófica, 2016.

SCHUCMAN, Lia Vainer. Sim, nós somos racistas: estudo psicossocial da branquitude pau-

listana. Psicologia & Sociedade, v. 26, n. 1, p. 83-94, abr. 2014. Disponível em: https://

www.scielo.br/j/psoc/a/ZFbbkSv735mbMC5HHCsG3sF/?format=html&lang=pt. Acesso 

em: 12 set. 2025.

VELASQUEZ, Cristina. A perspectiva das pedagogias decoloniais para a formação de pro-

fessores. Revista Jataí, São Paulo, v. 6, 2024. Disponível em: https://jatai.frs.edu.br/revis-

ta/article/view/140. Acesso em: 12 set. 2025.

https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/141
https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/141
https://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/publicacoes/historia_educacao_negro.pdf
https://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/publicacoes/historia_educacao_negro.pdf
https://acervodigital.sme.prefeitura.sp.gov.br/acervo/curriculo-da-cidade-educacao-antirracista-orientacoes-pedagogicas-povos-afro-brasileiros/
https://acervodigital.sme.prefeitura.sp.gov.br/acervo/curriculo-da-cidade-educacao-antirracista-orientacoes-pedagogicas-povos-afro-brasileiros/
https://www.scielo.br/j/psoc/a/ZFbbkSv735mbMC5HHCsG3sF/?format=html&lang=pt
https://www.scielo.br/j/psoc/a/ZFbbkSv735mbMC5HHCsG3sF/?format=html&lang=pt
https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/140
https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/140


Diversidade    105

Fontes das figuras do artigo

Figura 1

Cerâmica grega

https://haac1.wordpress.com/2017/09/14/ceramicas-e-pinturas-gregas-2/

Cerâmica Chavin

https://pt.thpanorama.com/blog/historia/cermica-chavn-caractersticas-principales.html

Figura 2

Caminho Roma

https://www.romecabs.com/blog/docs/in-footsteps-of-romans-walk-along-ancient-ro-

ads-of-roman-empire/

Caminho Wari

https://www.worldhistory.org/Wari_Civilization/

Figura 3

Etapas de mumificação Egito

https://biosalecionario.blogspot.com/2010/04/o-processo-de-mumificacao.html

Múmias Paracas

https://ensinarhistoria.com.br/paracas-tesouros-enterrados-no-deserto/

Figura 4

Múmia Egito

https://www.davidcastleton.net/unlucky-mummy-curse-british-museum-titanic-amen-

-ra-egyptian/

Múmia Chinchorro

https://patrimonio.cl/archivo-nuestro/momias-chinchorro/

Figura 5

Agricultura antiga China

https://www.repuestosfuster.com/blog/la-agricultura-en-la-antigua-china/



106    Revista Jataí

Agricultura Tiahuanacu

https://noticiasncc.com/cartelera/articulos-o-noticias/02/09/waru-waru-una-tecnica-a-

gricola-andina-contra-la-crisis-climatica/

Figura 6

Têxtil Mesopotamia

https://www.farmandgallery.com/product/textiles/medium-textiles/mesopotamia/

Têxtil peruano

https://perupaishermoso.wordpress.com/2016/03/08/paracas-maravillas-del-arte-tex-

til-peruano/

Figura 7

Ourivesaria antiga Roma

https://mykpiedraspoderosas.wordpress.com/2016/02/29/historia-vi-antigua-roma/

Ourivesaria Cultura Chavin

https://www.antiguoperu.com/2015/04/el-oro-de-kuntur-wasi-exposicion-en-el.html

Figura 8

Pirâmide Quéops

https://ensinarhistoria.com.br/falando-em-piramides/

Pirâmides Caral

https://leavingbabylon.wordpress.com/book/being-there/

Figura 9

Anfiteatro Caral

https://machupicchuviagensperu.com/passeios-lima/caral-tour-1-dia-inteiro/

Anfiteatro Grécia

https://www.shutterstock.com/es/search/anfiteatro-griego?dd_referrer=https%3A%-

2F%2Fwww.google.com%2F



Diversidade    107

Figura 10

Centro astronômico Chankillo

https://hidraulicainca.com/ancash/chankillo-solar-observatory/the-solar-observatory-o-

f-chankillo/

Centro astronômico Stonehenge

https://www.bbc.com/portuguese/geral-47945965

Figura 11

Quipus Império Wari

https://victon.com.br/blog/o-quipu-e-o-quipucamayoc-o-balanco-e-o-contador-inca

Escrita Império Maya

https://www.worldhistory.org/trans/pt/2-655/escrita-maia/

Figuras 12, 13 e 14

Elaboração própria



108    Revista Jataí



Oralidade    109

*Artista. Doutor em Poéticas Visuais pela USP. Professor Adjunto na UFMG. Tem experiência 
na área de Educação, com ênfase em Práticas de Educação e processos artísticos, Educação 
para as relações étnico-raciais e Educação ambiental. E-mail: wagnerleiteviana@ufmg.br. 
**Artista visual. Doutorado em Estética e História da Arte pela Universidade de São Paulo. 
Professora Adjunta na UFMG. Desenvolve pesquisa sobre arte contemporânea brasileira de 
autoria negra. E-mail: jbarrossilvaviana@gmail.com.

ESCRITAS DE CARTA-RESPOSTA 
SOBRE A POÉTICA DA AULA: 
DA ORALIDADE EM FAZERES 

DE ARTE CONTEMPORÂNEA DE 
AUTORIA NEGRA 

PARA ORALITURAS
Wagner Leite Viana*

Janaina Barros Silva Viana**

mailto:wagnerleiteviana@ufmg.br


110    Revista Jataí

RESUMO

Neste artigo nos propomos a refletir so-
bre o processo da escrita relativa à aula 
enquanto espaço de indagações, experiên-
cias, fazeres, relações, repertórios, sobre 
a experiência com a produção de arte de 
autoria negra brasileira contemporânea. 
Indagamo-nos sobre a palavra como arte-
sania do pensamento na urgência em en-
contrar a forma de uma escrita que possa 
anunciar etica e esteticamente os eventos 
do tempo e do espaço da poética da aula, 
escolhemos o gênero carta como forma de 
oralitura que retoma, no exercício, o clima 
de diálogos que se estabelecem em sala de 
aula, este gênero de escrita é próximo da 
oralidade como espaço de construção do 
pensamento crítico, onde a carta continua 
e dá corpo ao pensamento em construção 
contínua entre a poética da aula e a poéti-
ca do pensamento escrito. 

Palavras-chave: poética da aula; poética 
da oralidade; oralitura; crítica de arte; arte 
contemporânea de autoria negra.

ABSTRACT

This article proposes a reflection on the 
writing process in the classroom as a spa-
ce for inquiries, experiences, activities, 
relationships, and repertoires, and on the 
experience with the production of contem-
porary Brazilian Black art. We investigate 
the word as a craft of thought that urges 
to find the writing form which can ethi-
cally and aesthetically announce the time 
and space of the poetics of the classroom’s 
events. We chose the genre of letter as a 
form of oral-literature that recaptures the 
climate of dialogue established in the class-
room. This genre is close to orality as a spa-
ce for the development of critical thought, 
since the letter is an extension of the thou-
ght itself, and the continuous construction 
between the poetics of the classroom and 
the poetics of written thought.

Keywords: art criticism; contemporary art 
by Black authors; oral literature; poetics of 
orality; poetics of the classroom.



Oralidade    111

Primeiros apontamentos sobre o exercício do pensamento na escrita a partir 
das performatividades das oralidades na aula

Esta escrita é um exercício que fazemos para pensar sobre a própria escri-
ta, não é sobre uma escrita qualquer. É sobre os gestos contidos no interior de 
uma aula, lugar de visitação de indagações, experiências, fazeres, relações, re-
pertórios. As referências são artistas circunscritos no âmbito da produção de arte 
de autoria negra brasileira contemporânea entre outros episódios das histórias 
dos povos africanos no continente e nas diásporas, antes e depois do processo 
colonial. 

Como encontrar as palavras e a forma de uma escrita que possa anunciar 
eventos do tempo e do espaço da aula, um lugar de cumplicidade e intimidade 
comunitária de aprendizagem? 

Como pessoas em contexto de diáspora africana, somos desafiadas, por 
esta condição, a procurar as palavras que melhor possam encarnar os movimen-
tos e as ações da experiência do mundo que originaram a significação e retornam 
ao mundo como um tipo de pensamento mais que avizinhado, mais que convi-
vente com a experiência, um irmão identicamente gêmeo, sendo com a experi-
ência, o pensamento também uma outra experiência. Um pouco como germinar 
palavras no fazer poético-político de Nego Bispo1 ou relacionar-se com palavras 
grávidas de mundo no fazer poético-pedagógico de Paulo Freire2.

Para isso, necessitamos pensar a escrita e seus instrumentos e o trabalho 
ao qual se destina.

Na língua de Cafundó3, uma comunidade quilombola, que por meio de 
palavras das línguas, kikongo, quimbundo, umbundo e yoruba, constrói uma co-
municação própria em contraponto à língua portuguesa e seu peso colonial, a pa-
lavra para o instrumento da escrita, caneta, lápis... é tenhora da mucanda, tradu-
zindo de modo literal seria: enxada da escrita. Esta imagem comporta uma ideia 

1. O conceito de palavras germinantes é abordado por Nego Bispo no livro A terra dá, a terra 
quer, publicado em 2023.
2. Ver a respeito deste conceito a obra A importância do ato de ler: em três artigos que se 
completam (1982) do educador e filósofo Paulo Freire.
3. Sérgio Dávila. Terra Preta. Revista da Folha, nº 24.147, número 75. 14 de maio de 1995.



112    Revista Jataí

do exercício do pensamento como trabalho, como ação produtiva e geradora.
Na época em que nos encontramos, na qual se vive uma guerra pelas de-

nominações, sobre o controle de narrativas a respeito da história colonial e as 
consequências no presente sobre comunidades negras e indígenas no Brasil, revi-
sitando termos como colonial, anticolonial, pós-colonial, descolonial, decolonial, 
contracolonial, palavras que carregam em seus sentidos condições concretas, 
ações reais desenroladas em tempos e territórios, muitas destas palavras encar-
nantes da ação de luta de pessoas e comunidades, no presente momento correm 
o risco do esvaziamento do significado, quando são deslocadas das lutas que elas 
significaram e significam, pelo uso corrente e urgência de práticas antirracistas na 
sociedade brasileira como um todo.

Por isso nos preocupamos em encontrar quais as palavras e formas de tes-
situras para conversarmos sobre os gestos encarnados nas palavras circulantes 
numa aula em relação à arte e educação para as relações étnico-raciais, sobre-
tudo próximos à artesania da aula, tentando nos preservar de qualquer esvazia-
mento, encontrando na poética da aula a artesania do pensamento. Povos afri-
canos do Kemet (antigo Egito) circunscreviam filosofia, sabedoria e ciência por 
meio da palavra: Rekhet4. Em relação à prática do pensamento, este termo se 
refere à ideia da palavra bem-feita, bem esculpida e cuidadosamente talhada. O 
filósofo Ptah-hotep, recomendando a necessidade da humildade, alerta-nos que 
os limites da arte não podem ser alcançados e a destreza de nenhum artista é 
perfeita. A tarefa requer uma conduta que alcance a totalidade que o exercício do 
pensamento realiza, pensar não está separado da produção de beleza e da ação 
ética, sendo a bela palavra, boa palavra e verdadeira. Na língua yoruba, povo que 
exerce forte influência africana na cultura brasileira, a palavra falada carrega e 
desencadeia axé, que é força vital, é a palavra como ofò5 , prática ritual, encanta-
mento, na reza, na oração, diferente da palavra como ifófó, léxico yorubano que 
entrou para o português brasileiro como a ideia de má palavra: fofoca. 

Neste texto, o desejo de avizinhar-se da poética da aula nos conduz para 

4. NOGUERA, Renato. A ética da serenidade: o caminho da barca e a medida da balança na 
filosofia de Amenemope. Ensaios Filosóficos, v. 08, 2013. 
5. BENISTE, José. Dicionário Yorubá-Português. São Paulo: Bertrand Brasil, 2011.



Oralidade    113

dentro de um lugar onde a percepção sensível dos gestos encarnantes da palavra 
como artesania do pensamento solicita urgência em encontrar palavras e formas 
de escritas que possam anunciar, ética e esteticamente, os eventos do tempo 
e do espaço da poética da aula, palavras germinadas no lugar de cumplicidade, 
intimidade e convivência comunitária de aprendizagem.

O lugar da poética da aula na disciplina “Artes visuais, culturas africanas afro-
-brasileiras e indígenas”

A disciplina de graduação “Artes Visuais, culturas africanas, afro-brasileiras 
e indígenas” é oferecida pelo Departamento de Artes Plásticas da Escola de Belas 
Artes da UFMG, desde o ano de 2022. Ela acontece na modalidade obrigatória 
para o curso de licenciatura em Artes Visuais e optativa para demais estudantes 
de bacharelado, bem como é ofertada como formação livre para qualquer estu-
dante que esteja matriculado em qualquer outra graduação da UFMG.

Em determinado momento do curso, apresenta-se aos estudantes uma 
pesquisa a ser feita no arquivo digital Epistemologias Comunitárias:

O arquivo digital compreende uma série de entrevistas em 
vídeo com artistas de diferentes gerações, formações ar-
tísticas e atuações profissionais diversas. São artistas que 
residem, residiram ou circularam pela cena artística belori-
zontina.  Nesse contexto, o conceito de retrato torna-se im-
portante para refletir acerca de um território performativo 
onde em cada página apresenta-se uma autoria destacando 
o seu percurso de formação artística, quais questões que 
instigam a sua pesquisa artística, as referências poéticas 
que sistematizam e formalizam a sua poética. Na página de 
cada artista há a transcrição parcial da entrevista como uma 
espécie de preâmbulo para os seguintes Territórios Perfor-
mativos: 
	 a-) O lugar da poética (Os registros realizados durante 
a entrevista de espaços de produção, obras, performances, 
ou mesmo imagens cedidas pelos artistas).
	 b-) O lugar da autoria (os registros audiovisuais das 
entrevistas encontram-se numa versão síntese (Retrato 1) 
e expandida (Retrato 2) a despeito do debate sobre episte-
mologias em arte contemporânea). 



114    Revista Jataí

	 c-) Outros Territórios (direcionamento para sites pes-
soais, canais de vídeo, sites de galeria onde o artista é repre-
sentado, sites acadêmicos com produção de teses, disserta-
ções, artigos).  
O arquivo digital Epistemologias Comunitárias evidencia di-
versas performatividades do saber, implicando na produção 
de epistemologias em processos repertoriados e arquivais 
presentes na arte contemporânea. Metodologicamente, 
estes mapeamentos ocorreram a partir de diferentes for-
mas de registros documentais.  Assim como, o contexto de 
produção onde os processos de aprendizagens e suas redes 
de interação se cruzam na educação de artistas, as referên-
cias visuais e conceituais, o ato experimental em si e os

percursos epistemológicos que o antecede e o formalizam. 6

O arquivo é apresentado aos estudantes junto com a atribuição de uma 
tarefa:

TAREFA
Acesse o arquivo digital no seguinte endereço:
<  https://eba.ufmg.br/epistemologiascomunitarias/ > 

Para uma melhor compreensão da totalidade do projeto 
veja o vídeo síntese: <https://youtu.be/Pjgq2mSIQN4> 
Cada aba do site corresponde ao arquivo de um artista. 
Escolha um para aprofundar a pesquisa. Veja os vídeos, as 
imagens... leia os materiais.      
Então produza um relatório por meio de uma carta, escreva 
para o artista contando de sua  incursão pelo arquivo.
Sugestão de questões que você pode considerar para pen-
sar os temas que comporão sua escrita: ( são apenas suges-
tões imagino que você possa elaborar outras) 
Como o artista se apresenta por meio de sua entrevista? 
Tanto nos termos quais se define, quando compreende a 
própria definição de ser artista?  
Como o artista considera os processos de aprendizagens 
que se cruzam na sua educação e formação artística? 
Quais questões o instigam a produzir a sua pesquisa poé-
tica? 

6. O material aqui citado é parte do material didático utilizado em aula e entregue aos estu-
dantes como um roteiro de acesso ao arquivo digital Epistemologias Comunitárias.

https://eba.ufmg.br/epistemologiascomunitarias/
https://youtu.be/Pjgq2mSIQN4


Oralidade    115

Quais referências poéticas que dinamizam o seu processo 
de trabalho? Tanto a poética de outros artistas, artesãos, 
produtores de imagens. Também expandindo a noção de 
poética para sua presença em diferentes saberes em diá-
logos, com as ciências, a história, sociologia, antropologia, 
educação e saberes de culturas tradicionais. 7

A escolha pela escrita de uma carta é uma forma de recuperar na escrita o 
sentimento de intimidade entre estudantes e artistas pesquisados, retomar, no 
exercício, o clima de diálogos que se estabelecem em sala de aula, tendo por me-
diação a obra destes e de outros artistas. Escrever uma carta aqui é uma forma de 
oralitura, pois a escrita da carta é germinada na oralidade; no desejo continuado 
de uma conversa, ao irmos narrando e contando algo, vamos rememorando a 
proximidade com um interlocutor, sendo escrita neste tempo e espaço onde o 
acontecimento é a relação entre pessoas próximas que estão geograficamente 
distantes, vai-se superando a ausência conforme a narração se refere a um uni-
verso íntimo e comum.

O ato de escrever traduz uma forma de síntese afetiva sobre muitas tem-
poralidades e modos de contar histórias narradas sobre uma folha de papel. No 
tempo de nossos avós e pais, líamos as cartas que eram enviadas por parentes 
e amigos, era uma leitura partilhada por toda a família, bem como a escrita da 
resposta também costumava ser feita com a participação de todos e aquele que 
redigia a carta era um transcritor e tradutor dos sentimentos e ideias que se que-
riam comunicar. Geralmente, o cabeçalho indicava o lugar e a data da escrita do 
remetente, o autor da carta.  A partir daí, iniciava o parágrafo introdutório com 
palavras de afeto à pessoa destinatária, com formas de tratamento como cara(o), 
prezada(o), estimada(o), querida(o), de acordo com o nível de intimidade entre as 
pessoas comunicantes. E costumava continuar com votos de bem-querer, mani-
festando o desejo de encontrar aquela pessoa e todos que a rodeiam com saúde 
e em receber tão logo boas notícias neste compasso de espera. Sobretudo, a ex-
pectativa da escrita era a possibilidade do reencontro num breve tempo e mitigar 
um pouco a saudade daquele ente querido. 

7.  Idem.



116    Revista Jataí

Entre os anos 1980 e 1990, era algo comum, quando outros familiares mo-
ravam em outros estados ou cidades mais distantes e não possuíam telefone fixo 
em casa, utilizar como contato recorrente o envio de cartas pelo correio, ou car-
tas ao portador, quando um parente ou conhecido levava e trazia um conjunto de 
cartas entregue em mãos. Esse costume continuou mesmo com o uso de telefo-
nes públicos que utilizavam fichas e depois cartão, ou, ainda, posteriormente, no 
início dos aparelhos celulares móveis.

Escrever uma carta e deslocar-se para a postagem no correio era o vínculo 
afetivo constante com quem não estava tão próximo, muito comum entre famí-
lias negro-indígenas e quilombolas, como as nossas, na experiência de migração 
entre estados, como Pernambuco, Alagoas, Bahia, Minas Gerais, Rio de Janeiro e 
São Paulo. 

Podemos considerar a presença da escrita em comunidades tradicionais 
afro-indígenas, quilombolas, mesmo que seja a oralidade a principal forma de 
manifestação do saber. A forma habitual da escrita de cartas continua e com-
põe com a oralidade sendo reconhecida em sua forma expressiva como oralitura. 
A prática deste tipo de escrita, comum e presente em comunidades diaspóricas 
africanas no Brasil, tem correspondência com a experiência da escrita de cartas 
em contexto nigeriano. Usualmente segue uma lógica humanista yorubá-africa-
na, que diferentemente de encerrar a carta com expressões como: “sem mais 
para o momento”, “nada mais a acrescentar para o momento” e outras formas 
que concluem a comunicação, para povos africanos no Brasil e na diáspora, a es-
crita de uma carta costuma desvelar uma intimidade e desejo de continuidade ao 
trazer, em suas últimas linhas, dizeres sobre a impossibilidade de caber na escrita 
tudo que se gostaria de compartilhar, anunciando o anseio do reencontro para 
que muitos outros assuntos ainda possam ser ditos. Neste sentido, o tempo e o 
espaço da escrita são também a expressão do ensejo de que o diálogo possa não 
ser interrompido e perpetuado no lugar do encontro. O termo em língua yoruba, 
convencionalmente utilizado na despedida, é: òrò ò mi kò lopin sí o, em livre tra-
dução para o português: não é possível esgotar completamente nossa conversa. 
Compreende-se aqui o lugar da partilha e do desejo sincero da continuidade do 
encontro. 

Sobre a confluência na possibilidade dos diálogos, a professora e escritora 



Oralidade    117

estadunidense bel hooks, no livro Ensinando o pensamento crítico (2020), com-
preende que o processo de construção de comunidade dá-se pelo ato de contar 
histórias e estabelecer uma forma empática e horizontal de relação numa sala de 
aula, sendo a oralidade um espaço de construção do pensamento crítico, em que 
propomos a escritura de cartas como uma forma de oralitura que continua e dá 
corpo ao pensamento em construção contínua entre a poética da aula e a poética 
do pensamento escrito. O gesto de escrita, como lugar de partilha, aproximado 
do gesto criativo do fazer artístico e da poética da sala de aula. Neste sentido, “o 
ofício do artista opera com ferramentas próprias das técnicas que elege, mas, so-
bretudo, a produção artística é ferramenta de reflexão coletiva”8. Então, pode-se 
refletir sobre o campo da arte como um processo coletivo de diferentes camadas 
de escritas críticas constituídas num campo vasto e repertoriado de imagens, são 
lugares de encontro e aprendizagens que ativam memórias pessoais e coletivas. 

Sobre o desvelar-se de um diálogo na forma horizontal, a questão que tam-
bém se apresenta é como constituir uma escrita poética com caráter de crítica 
de arte. Assim como na fórmula final das cartas na escrita afro yorubana, ou afro 
quilombola em comunidades tradicionais no Brasil, que insistem na impossibili-
dade de esgotar a conversa ou no desejo de continuá-la. Apostamos na oralitura 
das cartas, uma escrita poético-reflexiva como tradução análoga da compreensão 
sobre a produção de pensamento e saber sobre Arte, desvelando a complexidade 
dos olhares que se intercomunicam entre professor, estudante, artista, a obra do 
artista e a recepção crítica, nos processos de escrita sobre arte e sobre o encontro 
da aula confluindo como poética. 

Voltamos, novamente, à imagem da carta na qual o gesto de escrita tam-
bém revela fricções e leituras da mesma forma como nas narrativas pessoais há 
um atravessamento de narrativas históricas mais amplas, coletivas, um cruza-
mento entre micro e macro narrativas. No texto intitulado “A Barca”, presente no 
livro Poética da Relação (2011), do poeta, teatrólogo, romancista e filósofo mar-
tinicano Édouard Glissant, a poética da relação nasce dentro das dinâmicas do 
abismo vivenciadas na experiência colonial: o primeiro está na vivência do “terror 
inaugural, quando mergulhas no ventre da barca”. O segundo abismo encontra-

8. Citação de trecho da terceira carta-resposta transcrita adiante neste texto. 



118    Revista Jataí

-se no próprio “abismo do mar”. Por fim, o terceiro abismo projeta-se em “tudo 
o que foi abandonado, e que, para muitas gerações, só será encontrado nas sa-
vanas azuis da memória ou do imaginário” (Glissant, 2011, p.1). Simetricamente, 
a arte também opera em seu gesto numa série de performatividades de saberes 
constituídas como tecnologia social e de convivência em que a “Relação não é fei-
ta de estranheza, mas de conhecimento partilhado” (Glissant, 2011, p.2).9 Ainda, 
para bel hooks (2020), as histórias representam “mais verdade” que fatos, porque 
histórias são multidimensionais. A noção de Verdade direciona-nos para a com-
plexidade de tessituras de leituras.

Verdades como justiça e integridade são muito complexas 
para serem expressas em leis, estatísticas ou fatos. Fatos pre-
cisam ser contextualizados com “quando”, “quem” e “onde”, 
para se tornarem Verdades. Uma história incorpora “quando” 
e “quem” – longos minutos ou gerações, e a narração de um 
evento ou uma série de eventos com personagens, ação e con-
sequências. Ela acontece em um lugar ou em lugares que nos 
dão um “onde” (hooks, 2020, p.90).

Após esta breve apresentação de quem, quando e onde, gostaríamos de 
mostrar algumas cartas redigidas como resposta algum tempo atrás, são três 
cartas-resposta encaminhadas aos estudantes que cursaram a disciplina “Artes 
Visuais, culturas africanas, afro-brasileiras e indígenas” no primeiro semestre de 
2023 e primeiro e segundo semestres de 2024. Após os estudantes escreverem 
suas cartas e entregá-las ao professor, podendo ou não enviá-las aos artistas, o 
docente respondeu a toda turma numa escrita que se propõe a ser uma avaliação 
do curso feita por ele para a turma.

1ª CARTA 
 Belo Horizonte, 20 de julho de 2023.

9. Disponível em: 
http://artafrica.letras.ulisboa.pt/uploads/docs/2016/04/11/570bc0a278725.pdf. 
Acesso em: 12/06/2025.  O texto “A barca aberta“ do autor encontra-se na íntegra no livro 
Poética da Relação. Rio de Janeiro: Sextante Editora, 2011.

http://artafrica.letras.ulisboa.pt/uploads/docs/2016/04/11/570bc0a278725.pdf


Oralidade    119

 Escrevo estas palavras com desejo que encontrem todos bem e com saúde. 
Elas são resultado da reverberação de nossos encontros neste primeiro semestre 
do ano. 

Elas são uma forma de materializar o que tenho pensado com poética da 
aula. Uma forma de arte que flui pela oralidade cujas imagens são construídas 
no encontro e fluem para além dele. Obrigado pela partilha sigo com as imagens 
dentro de mim me alimentando o desejo de novos encontros.

 Pensei muito na partilha da S10., sobre este lugar de desconforto e incô-
modo gerado pela performance de Priscila Rezende11, sobre a leitura da literali-
dade com que denuncia violências. Gosto da forma como desconfia desta leitura, 
pois ao reconhecer qualquеr forma de literalidade implica no reconhecimento de 
que corpos negros são tratados assim no mundo real !? Penso em como estas 
questões se ampliam nas indagações de J. sobre o lugar da presença na arte da 
performance. 

A relação entre artista e público estabelece um lugar de leitura. Por sua 
vez, o registro funda um outro campo. Como uma possível leitura de literalidades 
transita por estes campos?

A poética da aula, para mim, apresenta um pouco destes problemas. 
Para mim, B., a aula é performance, onde os saberes circulam para além 

10. Todos os interlocutores das cartas-respostas estão sinalizados apenas com as iniciais dos 
nomes nas transcrições das cartas. 

11. Eu nasci em 85, aqui, em Belo Horizonte mesmo. Falar de formação acadêmica…Sou for-
mada em Artes Plásticas pela Escola Guignard. Formei em 2011. Comecei em 2008. Quando fui 
fazer performance, eu já estava pensando, assim, em questionamentos e incômodos. Sabe? 
Coisas que me incomodavam, que eu queria colocar no trabalho e que tinha uma relação mais 
com meu corpo e com minha vivência. E, esse impacto que a presença do nosso corpo tem 
para as outras pessoas…  Diante desse espaço de convivência que a gente tem de relação com 
o outro. Os lugares que a gente vive e como uma simples escolha de como me apresentar 
para as pessoas era uma coisa tão impactante! Quando eu fiz Bombril, foi o primeiro trabalho 
que eu fiz pensando nisso. Era realmente colocando esse questionamento racial no trabalho. 
Assim que eu fui aprofundando… E, aí, isso acabou se tornando essencial para o trabalho. 
Porque, na verdade, uma coisa foi alimentando a outra:   as minhas várias descobertas em 
relação à negritude e o que isso significava. O que significa ser negra e ser mulher. (Tran-
scrição parcial da entrevista realizada pela artista e pesquisadora Janaina Barros Silva Viana 
com a artista Priscila Rezende no Centro Cultural da UFMG em Belo Horizonte para o arquivo 
digital Epistemologias Comunitárias em 2019).



120    Revista Jataí

das referências, que tem seu lugar nos arquivos, são os repertórios que se apre-
sentam na forma como nos sentamos juntos, como falamos e ouvimos, como 
construímos os encontros. Nesta poética da aula, entendo o sentido de maestria 
como este semear encontros. Dito isto, todos somos estudantes (prefiro estudan-
te a aluno, pois é originária do verbo estudar, o que denota de uma ação, de um 
gesto ativo que chama nossa responsabilidade sobre aprender).

Não desconfio das referências, L., mas gosto de pensar como você sugere: 
“conversar com o artista como quem toma café”.

Ou, ainda, pensando em Jorge dos Anjos12, conversar com o trabalho de 
arte como num passeio. Gosto demais da obra Portal da memória, que se encon-
tra na Praça de Iemanjá, na Lagoa da Pampulha (BH). 

São muitas camadas a se pensar nesta comunicação. Gostei que I. recupera 
um aspecto formal da carta ao iniciar indicando um remetente e um destinatário. 
Quantas camadas de imagens existem entre estas instâncias de comunicação?

Assim como, para Eustáquio Neves13: “Meu trabalho me leva”.

12. Eu nasci em Ouro Preto, Minas Gerais, em 30 de abril de 1957… É difícil falar da formação 
de uma maneira simplificada, porque eu comecei com seis anos de idade. Eu já gostava muito 
de desenhar.  E, meu pai me incentivava dando material, comprando material para desenho: 
lápis de cor, papel… Essas coisas para um menino de seis anos.  Aos sete anos, eu entrei no 
primeiro ano primário…Então, eu já fui para a escola, no primeiro ano, já com esse gosto 
assim. Eu queria muito! Eu queria muito! E, eu me lembro muito bem como se fosse ontem… 
Eu, nessa época, já sabia que queria ser pintor.   Assim, era claro para mim que eu queria 
ser pintor!  (Transcrição parcial da entrevista com o artista visual Jorge dos Anjos realizada 
pela artista e pesquisadora Janaina Barros Silva Viana no ateliê do artista  em Belo Horizonte 
(MG) para o arquivo digital Epistemologias Comunitárias em 2019).

13. Eu nasci em Juatuba, interior de Minas Gerais, em 1955. Dez de fevereiro. Eu sou o filho 
mais velho de uma família de cinco irmãos… (Tive) uma criação matriarcal. Eu sempre lidei 
com todas as questões que eu costumava abordar de forma bastante orgânica. Assim, desde 
criança, eu era aquele menino que construía o próprio brinquedo. Eu sempre gostei dessa 
coisa do fazer. Enquanto eu me descobri artista… Assim, quando me interessou as Artes, eu 
estava um pouco maduro para entender alguma coisa.  A minha primeira incursão foi pela 
música. Eu queria ser músico. Eu queria muito ser músico, mas…  Até que eu descobri que eu 
não tinha disciplina nenhuma para ser músico. Era só mesmo muita vontade. A fotografia veio 
de uma forma bem libertadora, porque eu senti que eu tinha uma liberdade muito grande de 
me mover ali dentro das imagens. Uma coisa que me interessa muito são esses trânsitos en-
tre mídias. (Transcrição parcial da entrevista realizada com o fotógrafo Eustáquio Neves pela 
artista e pesquisadora Janaina Barros Silva Viana no ateliê do artista em Diamantina (MG) para 
o arquivo digital Epistemologias Comunitárias em 2019.)



Oralidade    121

Vejo a poética da aula com esta aproximação. Um pouco como a fotomon-
tagem que acumula nas camadas de imagens complexidades e experiências. Um 
pouco como uma curadoria, N.. Bem lembrado a sua recomendação para a expo-
sição do artista Walter Firmo no CCBB (BH) do “Verbo do silêncio, a síntese do gri-
to”. Penso no trabalho deste artista como ativa memórias, cria um espaço comum 
de reconhecimento, despertando empatias.

Por ora, silencio minhas palavras para que as imagens produzam os seus 
gritos. 

Desejo um bom descanso e um grande abraço!
Wagner Leite Viana

 
2ª CARTA 
Belo Horizonte, 1 de setembro de 2024. 

Boa tarde, gente!
Espero que estas palavras encontrem todos bem, com saúde e com entu-

siasmo. Enquanto escrevo me recordo que amanhã será segunda-feira e, logo 
terça-feira, dia que costumávamos nos encontrar. Talvez, eu esteja vibrando o rit-
mo destes encontros, vibrando nas poéticas favorecidas por estarmos juntos. Isso 
porque vivo uma poética da aula e cada fim de ciclo procuro visualizar as imagens 
geradas, mesmo que muitas me escapem, fugidias, arte efêmera. 

As leituras de suas cartas provocaram em mim o ressurgir ou a vida destas 
imagens da poética da aula. Fiquei pensando em como o G. que se surpreendeu 
com a obra de Eustáquio Neves, em relação ao tratamento das imagens, as técni-
cas de manipulação, as camadas, as texturas. Que L. nomeia como marcas de im-
pressão e vê nestas marcas um comentário sobre estruturas de opressão histórica. 
Se por um lado, o fotógrafo e o fotografado nos sugere se tratar de relações entre 
pessoas, entre vidas. Por outro lado, a fotografia, um objeto cheio de marcas. Se-
jam elas do tempo. Sejam elas intenção do artista. Sejam o tempo e suas camadas 
construídas por transformações ela é também uma mensagem que encontramos. 
Como “Cartas ao mar”.   

Gosto de pensar a poética da aula assim também. Como jogar algo no 



122    Revista Jataí

mundo e torcer para que alguém encontre. Muitas vezes, E., encontramos uma 
linguagem como um código antigo, visto o estranhamento com o Portal da me-
mória do Jorge dos Anjos, algo a ser decifrado, e a arte parece, às vezes, a expres-
são comunicativa de um grupo de iniciados, um código secreto. Por outro lado, é 
reanimador perceber que o que já estava lá, antes mesmo de ser notado, é vivido 
como a descoberta de algo novo. Por isso, V., eu penso que de um modo a arte 
provoca estranhamento do jeito que você trouxe sua leitura sobre o Museu do 
Oro, sobre “cuerpos ameríndios”. Mas, a arte atravessa o estranhamento, passa 
também pelo comum, outras vezes, é o inverso, também, atravessa o comum e 
passa pelo estranho. Gosto de pensar, D., que este movimento propicia o reapren-
der a aprender. Acho que isso nos define como seres viventes, de modo que toda 
aprendizagem é um tipo de criação e toda criação pede uma aprendizagem pede 
de quem a encontra. De alguma forma, A. L., nosso corpo é criação. Em certa me-
dida, a artista Priscila Rezende nos provoca a pensar esta natureza criativa de um 
corpo negro em luta, o corpo negro performando, a própria autenticidade, direito, 
voz! O corpo e a vivência como instrumento de trabalho, de criação. Seria esta, a 
experiência do corpo negro, M., que no diálogo com a obra de Renata Felinto14 
você sinaliza que a vivência de artistas negros e seus trabalhos têm uma tendên-

14. Eu sou Renata Aparecida Felinto dos Santos.  E, assumi como nome artístico Renata Fe-
linto. Sou natural de São Paulo. Capital. Hoje eu moro no Ceará, na cidade do Crato, que é 
próximo a Juazeiro do Norte. Moro lá com os meus dois filhos: a Benedita e o Francisco. Sou 
professora na Universidade Regional do Cariri na área de Teoria da Arte. Porque, apesar de eu 
ser formada a partir de cânones que são acadêmicos, eu não queria dar continuidade a essa 
tradição excludente. Queria fazer uma pintura que partisse do que eu quero fazer. E, essa de-
cisão surgiu a partir da observação, por exemplo, de trabalhos de arte que não são trabalhos 
que a gente vê em uma galeria. Então, eu tenho um livro chamado The Upset que é um livro só 
sobre grafite, desenho digital, desenho em aquarela. Mas, que são desenhos muito distantes 
do que a gente vê em uma galeria. E, isso me influenciou muito pra voltar a pintar do jeito que 
eu queria. Experimentar, inclusive, novos materiais sobre a pintura, como fita autoadesiva, 
lantejoula, bid, que são pequenos objetos brilhantes, fita de cetim.  Enfim… Eu fui explorando 
mais materiais a partir desse rompimento com a tradição. Além de eu ser uma mulher negra… 
Eu sou uma mulher negra que eu sou mãe. Eu sou mãe sozinha de duas duas crianças. Eu ten-
ho um interesse pela academia que é muito grande em relação a pensar essas transformações 
sociais a partir da educação, da produção de texto, de pensar uma oficina e de pensar um 
artigo. (Transcrição parcial da entrevista realizada pela artista e pesquisadora Janaina Barros 
Silva Viana com a artista  visual, pesquisadora e professora  Renata Felinto em São Paulo para 
o arquivo digital Epistemologias Comunitárias em 2019).



Oralidade    123

cia a unicidade diversa? 
Talvez, E., seus questionamentos sobre a obra de Paulo Nazareth15:  como 

distinguir meu ser de meu trabalho? O artista como firma? E a precarização do 
trabalho? Você também diz deste desejo de trazer para o mundo do trabalho a 
mesma tranquilidade com que se desenha na infância: arte como refúgio. Mas, 
também, a S. nos recorda de um trabalho estranhamente belo, no qual Priscila Re-
zende aparece num espaço com fitas vermelhas esticadas e presas em seu corpo, 
gerando inquietações, incômodos e dúvidas. Eu vi o registro desta performance 
no Museu da Pampulha. Este prédio histórico do arquiteto Oscar Niemeyer onde 
as fitas pendiam do corpo e estavam presas às colunas da arquitetura.  A artista 
no seu gesto de performar, o seu corpo, ia se desprendendo do prédio, e seguia 
arrastando as fitas, linhas ou rastros vermelhos.

Pensando Priscila Rezende e Lídia Lisbôa16 G., dá para separar o artista da 

15.  Sou o Paulo. Me chamo Paulo Nazareth. Esse Nazareth é pela mãe da minha mãe. Naza-
reth Cassiano de Jesus. Então, Nazareth é um nome e não um sobrenome. Nazareth Cassiano 
de Jesus. Nascida lá no Vale do Rio Doce, de origem Borum. Eu carrego esse nome porque ela 
foi enviada para o Manicômio de Barbacena no final de 1944 pra 45. Logo que a minha mãe 
tinha nascido. Entre os 4 e 8 meses de idade da minha mãe. E, minha mãe nunca viu ela depois 
disso. E, aí, depois, eu vou aprendendo cada vez… Buscando sobre essa história… Ser Nazareth 
é ser meu trabalho. Esse me tornar. Então quando eu passo a me nomear Paulo Nazareth 
isso também é meu trabalho. Eu passo a carregar esse ancestral.  Minha avó passa a ser essa 
espécie de carranca, né? Essa proteção. Esse Egum que anda comigo e que me protege.  Eu 
de batismo sou Paulo Sérgio da Silva e continuo sendo Paulo Sérgio da Silva. Isso é importante 
também! Essa relação desses dois nomes. Porque um é o nome. O artista. O outro acaba 
sendo a pessoa. E, elas convivem no mesmo corpo, mas se apresentam de formas diferentes. 
Então, é muito importante continuar sendo Paulo Sérgio da Silva, porque Paulo Sérgio da Silva 
é a pessoa. É o ser comum. É o não-artista. Isso permite eu viver outras situações que o Paulo 
Nazareth não vive. A questão do documento. Cruzar uma fronteira. Chegar em uma instituição 
que talvez seja aberta para o Paulo Nazareth, mas esse mesmo lugar é fechado para o Paulo 
Sérgio da Silva. Então, esse também é o trabalho!  (Transcrição parcial  da entrevista realizada 
pela artista e pesquisadora Janaina Barros Silva Viana com o artista visual  na Exposição Faca 
Cega no Museu de Arte da Pampulha  para o arquivo digital Epistemologias Comunitárias em 
2019.)

16. Meu nome é Lídia Lisbôa. Eu sou artista plástica desde que eu me entendo por gente. 
Porque, hoje, fala artista visual. Mas, eu me considero artista plástica. Eu vou e volto. Eu ando 
para frente e ando para trás.  Sabe assim? Eu dou um passo para frente e dou um passo para 
trás. Eu acho que tem muito a ver com as histórias das mulheres. Porque, no final, eu acho que 
eu fui cercada de mulheres. Eu já falei que o meu primeiro trabalho que fiz eu tinha 6 anos de 
idade? E, foi na cama do meu tio Paizinho? Que foi com feijão guandu, folhas…  Eu botei uma 
florzinha amarela no meio! E, aí, meu tio falou para minha mãe: – Maria, cuide da Lídia porque 



124    Revista Jataí

obra? Dá para separar o artista da sociedade e da história? Como fitas vermelhas 
dentro de um museu podem provocar tantas inquietações? 

Esta materialidade do tecido é o campo de exploração de Sonia Gomes.17 
E, a C. nos provoca a pensar numa ideia do têxtil como algo ligado ao feminino, 
às avós. A delicadeza da produção têxtil em uma, pode ser encontrada em outra. 
A potência em recriar histórias materializadas em peças que são objetos de arte. 
O têxtil como arte é fascinante, não é I.? Não é inquietante, E., a maneira como 
retalhos, rendas, fios e outros objetos são combinados por esta artista em formas 
orgânicas e abstratas explorando a relação entre corpo e espaço? Ou, ainda, A., 
como do entrelace entre as próprias vivências e memórias colocam em diálogo o 
pessoal e o coletivo, suscitando questões sociais e culturais mais amplas? Difícil 
não pensar de novo em Lídia Lisbôa, G., o ateliê como extensão do corpo, o ateliê 
como entrelace com o mundo! Mesmo que o mundo, L. , às vezes, figure como 
uma linha que aperta a garganta. Que escrita forte, L. ! Eu aqui com minhas limi-
tações, fiquei pensando se você é mesmo da Educação física? Ou, talvez, a poética 
do corpo atravesse muitos campos do saber.

ela não faz parte desse mundo! Essa menina é diferente… Essa menina é esquisita! Aí, depois 
que meu tio Paizinho foi na minha casa que eu morava na Rua Arruda Alvim (São Paulo), ele 
entrou e falou: – Agora eu sei quem era aquela menina!  Aquela menina era artista! Eu era 
ignorante e não sabia…(Transcrição parcial da entrevista realizada pela artista e pesquisadora 
Janaina Barros Silva Viana na casa/ateliê da artista  em São Paulo (SP) para o arquivo digi-
tal Epistemologias Comunitárias em 2019).
17. Eu acho que eu sempre produzi…  Eu morava no interior. Eu fiz Direito no interior… Mas, 
esse negócio de ser artista… Eu nunca pensei!  Principalmente, porque, eu não sabia desenhar 
da maneira clássica que se desenha. E, naquela época, ir para uma escola de arte era impos-
sível. Jamais me manteria dentro de uma escola de arte, que era só pra gente que tinha um 
poder aquisitivo maior. Então, fiquei no Direito…Foi mais como um trampolim, mesmo, pra 
eu sair do interior.  Porque eu queria vir pra capital. Então, eu falo com você que eu sempre 
fiz… Eu colocava tudo em mim… Eu nunca gostei de roupa em vitrine. Eu gostava sempre de 
garimpar. Nunca gostei da coisa assim muito pronta! Então, eu gostava de garimpar e costu-
rar. Eu nunca…Até tive oportunidade de aprender, mas não tive paciência! Ficava aquela coisa 
muito certinha. E, eu desconstruía minhas roupas, era na mão mesmo! Então é um processo 
intuitivo, mas muito pensado também. Porque, às vezes, até penso em alguma coisa pra fazer, 
alguma forma, um desenho, assim… E, no fazer vai tomando outra direção. Então eu sempre 
falo: – Eu tenho que escutar o material… (Transcrição parcial da entrevista realizada pela ar-
tista e pesquisadora Janaina Barros Silva Viana no ateliê da artista Sonia Gomes em São Paulo 
para o arquivo digital Epistemologias Comunitárias em 2019).



Oralidade    125

Por exemplo, M., o que a cidade, o subconsciente e a arte urbana têm em 
relação? Porque memória e a cidade são também objeto de estudo da história, 
da arqueologia, do urbanismo etc. As histórias de corpos pretos na cidade podem 
bem delinear as estruturas de violência racial historicizadas. Talvez a intimidade 
destes corpos seja violada em detrimento da vida pública, como a intimidade e 
sacralidade de corpos pretos enterrados entre a Rua da Bahia e a Rua Guajajaras, 
num antigo cemitério que foi “apagado” na passagem da antiga cidade de Curral 
del Rey para Belo Horizonte. Esta imagem pode nos oferecer uma leitura sobre 
qual projeto é este de cidade? Parafraseando G. ao comentar sobre a produção de 
Lidia Lisbôa. “A foto consegue expressar melhor que a fala”.

 Fico pensando, A. C., se um pouco deste desejo seu de migrar os estudos 
não seja provocado pela força que as imagens provocam, as várias falas que sus-
citam e albergam uma mesma imagem. E, até mesmo a história vai estar ali, entre 
outros saberes. 

Me despeço com estas imagens que L. nos trouxe ao comentar sobre a obra 
de Lidia Lisbôa: “cupinzeiros que devoram cobras mortas! Crochês que decoram 
uma casa viva!”

Um grande abraço! 
Wagner Leite Viana

3ª CARTA
Belo Horizonte, 12 de fevereiro de 2025. 

Oi, gente! Eu estou ainda aqui reverberando as imagens que vocês trou-
xeram nas cartas. Quantas riquezas! Quanta alegria ouvir esta conversa com os 
artistas. Poderia dizer muitas coisas e até mesmo escrever uma carta para cada 
um de vocês. Espero que a gente possa se reencontrar e quem sabe bater um bom 
papo sobre tantas singularidades trazidas nas escritas. 

Por ora, vou me reservar em comentar alguns detalhes e aproveitar para 
tecer um pouco mais o pensamento sobre a ideia da poética da aula.  Não que-
ro reduzir com minhas escolhas e recortes feitos o que significou para vocês co-



126    Revista Jataí

nhecerem um pouco mais sobre estes artistas, nem mesmo limitar que tal artista 
seja isto ou aquilo. E, até mesmo, cometer um ato de arrogância e desprezo pela 
arte, como campo de complexidade, ao confinar “tal artista” a partir de “tal obra” 
numa leitura minha e particular de forma universalizada num cabresto ou numa 
viseira colonial. 

Fiquei pensando, M. A., na ideia de acúmulo de informações numa mesma 
imagem que você encontrou na obra do artista Eustáquio Neves, gosto de pensar 
isto, também, como camadas de memórias que são geradas no próprio suporte 
de gravação e revelação da imagem fotográfica. É como a E. trouxe também a 
despeito deste procedimento que é o resultado do cruzamento experimental na 
fotografia com processos históricos: a manipulação química gera sobreposições 
que narram sua história como processo e figuram narrativas históricos-sociais. 

Para mim, a poética da aula é assim também, M. A., compartilha com o 
fazer cinematográfico ao “acumular vários frames no limite de um quadro.”  Em 
outro momento, é como também E. disse de Eustáquio: “Olhar de pertinho o pas-
sado como num monóculo”.

Talvez este sentimento seja reforçado pelas imagens do ateliê/oficina do 
artista, uma noção de intimidade com o fazer que advém da busca deste tipo de 
registro.

Eu me aproximo muito deste pensamento que S. compartilhou sobre o 
pensamento de Renata Felinto, que além de artista, é professora com atuação 
no campo de curadoria e crítica, que traz o fazer artístico como deslocamento e 
expressão ao recuperar e reinterpretar narrativas históricas. Ou seja, o ofício do 
artista opera com ferramentas próprias das técnicas que elege. Mas, sobretudo, a 
produção artística é ferramenta de reflexão coletiva.

Olhando para a obra da artista Sonia Gomes, também encontramos, L., 
esta visada processual na construção de suas obras, pela leitura do material, do 
fazer manual, uma poética do afetivo que faz ver os tecidos e gestos impregnados 
de histórias. 

Esta performatividade do fazer desloca a leitura da produção artística 
como leitura do corpo. Neste sentido, T., refere-se ao que você comenta sobre o 
trabalho da artista Priscila Rezende, para mim, se relaciona de modo amplo com 
o fazer artístico em geral: “Arte do corpo, para além do quadro, para além da fala 



Oralidade    127

e da escrita.”...É, L., muitas vezes este corpo “regurgita” como você comenta na 
obra Muchas gracias, pero no mucho (2022) da artista Priscila Rezende. São ges-
tos de intensidade, uma abordagem corajosa e visceral: comer bananas, compor 
um simulacro da bandeira espanhola com as cascas e depois vomitar sobre a ima-
gem!?... Talvez, aqui, a acidez não comporte mais e mais camadas, como acolhe 
e registra o suporte eleito por Eustáquio Neves, o corpo como suporte e tema “o 
corpo regro” na performance da artista expõe seu limite!

Se nos atermos a sentido de contemporâneo, como conectado ao seu tem-
po. Ao pensarmos sobre a história das artes, sempre perceberemos este gesto de 
limite, este esforço incômodo para ser alguém de seu próprio tempo. E não é B. ? 
Como expõe o artista Rui Moreira18, que este esforço se dá nestes processos coleti-
vos que constituem o artista contemporâneo? Muitas vezes, o limite que o artista 
anuncia é também a denúncia que quebra a passividade, traz discordância e caos. 
E então o gesto artístico nasce do conflito. 

O artista Gil Amâncio19, J., que nos fala de um processo de formação pela 

18. Meu nome é Rui Moreira dos Santos. Nasci em 1963 […] A minha formação artística acon-
tece desde os meus quinze anos de idade, quando fui procurar aprender a dançar para poder 
acompanhar os primos que dançavam muito bem em casa. Enfim, eu não sabia que eu estava 
buscando uma formação artística…Mas, a sequência dos dias, a sequência dos fatos, acabou 
mostrando que essa minha curiosidade sobre um ato social, acabava se confundindo com a 
manifestação artística. Essa relação com as artes acabou me levando para um universo profis-
sional relacionado à cultura. E, em especial à cultura das artes. Aí, dentro da cultura das artes, 
a relação da dança se estabeleceu de maneira muito forte. E ao se estabelecer de maneira 
muito forte essa relação com a dança, eu pude observar que as questões de origem da minha 
casa, a religiosidade afro-brasileira. Mas, em especial, eu posso dizer negra que tem uma 
corporeidade. Essa acabou influenciando bastante as minhas referências profissionais. (Tran-
scrição parcial da entrevista realizada pela artista e pesquisadora Janaina Barros Silva Viana 
via Skype com o bailarino, coreógrafo e investigador de culturas Rui Moreira para o arquivo 
digital Epistemologias Comunitárias em 2019).

19. Meu nome é Gil Amâncio.  Eu sou músico, mas a minha trajetória como artista… Eu entro 
na cena artística de Belo Horizonte como ator. Então, passo pelo teatro. Depois, eu entro um 
pouco pela dança e a música. Eu sou de Belo Horizonte. Nasci em 1954 em Santa Teresa.   O 
interessante porque eu estudei numa escola pública no grupo… Depois, fui para uma escola 
pública também, mas o Colégio Tiradentes, que era um colégio militar. E… Consegui sobre-
viver a essa educação rígida do colégio militar. Mas, isso nunca bloqueou assim a questão da 
arte e da criação.  Aliás, pelo contrário, foi lá que eu comecei a participar dos primeiros grupos 
de teatro, a cantar e a tocar violão. Foi muito forte esse momento do colégio. (Transcrição 
parcial da entrevista realizada pela artista e pesquisadora Janaina Barros Silva Viana na casa/
ateliê do artista multimídia e professor na Escola de Belas Artes da UFMG, Doutor Notório 



128    Revista Jataí

convivência, tecnologia social constitutiva dos terreiros, congados, quilombos e 
até mesmo da cultura da infância. Entretanto, as tecnologias de opressão capi-
talista colonial forçam a necessidade de contranarrativas e contracolonialidades.

Como gesto para recuperar uma memória, trago aqui a fala de L. que em 
outro tempo falou sobre Sonia Gomes: “Quando poderemos trazer para nós, um 
acalanto dentro deste furacão que não descansa?”

Como E. diz a respeito da artista Maré de Matos:20 “Ondas de maré / tor-
mento e ternura!”

Talvez encontremos refúgio nesta imagem que você, V., traz do trabalho 
do artista Desali21: “a galeria de arte Dandara” como a ideia de um pequeno ateliê 

Saber em Educação também pela mesma instituição, Gil Amâncio   em Belo Horizonte (MG) 
para o arquivo digital Epistemologias Comunitárias em 2019).

20. Eu me chamo Mariana de Matos. Eu venho de Governador Valadares, uma cidade ao leste 
de Minas Gerais.  É uma cidade do interior de Minas… na época que eu residia lá não tinha 
universidade de Artes Visuais. Então, meu percurso se deu de forma natural mesmo. Eu fui 
para Belo Horizonte para me formar.  Estudei quatro anos na Escola Guignard. Então, era uma 
escola que tinha uma perspectiva bem eurocêntrica de arte. Até um pouco elitista também, 
como a gente compreende que é a educação formal em arte. E, aí, durante esse processo 
todo, entendendo essa perspectiva estritamente eurocêntrica, eu fui despertando o desejo, 
a inquietação, e fui me sentindo instigada para compreender… Por que existia um recorte tão 
sólido, como se isso fosse de fato o que existe de valor dentro da produção artística mundial? 
Eu me entendo mais como artista pesquisadora. Aí, eu vou fazer um processo de imersão. 
Vou me debruçar em relação a isso, estudar essas questões nas mais possíveis linguagens es-
pecíficas, como ela se manifesta. Eu vou trabalhando…Não parte sempre necessariamente de 
um desenho ou de uma materialidade…É, mais assim, uma ideia, uma sensação… E, aí, como 
investigar essa sensação?   Eu tinha muita vontade de entender discursivamente…Digamos 
assim… Entender como se constroem esses discursos que assentam e legitimam essas coisas 
que a gente está falando. Essas ausências. Esses recortes.   Esses processos de dominação. 
Sabe? Entendendo mesmo qual é o papel da escrita, da palavra e da literatura dentro dessa 
organização, que a gente pode chamar de organização, dentro dessa ordem de mundo.  (Tran-
scrição parcial  a entrevista realizada pela artista e pesquisadora Janaina Barros Silva Viana via 
Skype e poeta Maré de Matos para o arquivo digital Epistemologias Comunitárias em 2019).

21. Meu nome de identidade é Warley de Assis Rodrigues. Mas, meu nome artístico é Desali. 
Vem de desalinho. Desalinhado… Eu tinha necessidade da intervenção urbana, começou no 
pixo, no grafite… Aí a galera me chamava de Desali. E eu fazia o “desali” na rua. Também vem 
do quadrinho. Eu tenho história no quadrinho. Eu coloquei esse pseudônimo pra comercial-
izar zine, publicações independentes na época. Eu sou formado na Guignard (Escola Guignard 
– Universidade do Estado de Minas Gerais). Eu tenho um trabalho totalmente voltado para a 
memória de um recorte da periferia e da minha vida por ter morado no bairro Nacional por 
muito tempo e acaba gerando em torno desse trabalho de memória. A pintura gira muito em 
torno de um recorte de artistas naïfs mesmo.  Eu trabalho com a madeira. Trabalho com obje-



Oralidade    129

com arte por todos os lados, como o quarto de um adolescente. Uma noção que 
cruza educação e poética. Ao que E. também diz sobre este artista: “O povo aces-
sar a própria arte.”

Nesta concepção que posiciona o ateliê/oficina do artista como uma fre-
quentação das coisas do dia a dia, como em Paulo Nazareth, nas imagens que 
registram o seu espaço de trabalho, local que coleciona e inventaria as coisas do 
cotidiano. Assim como, M. P., este artista que se constrói no próprio ato de fazer 
e percorrer caminhos e assim coleta, coleciona e recompõe, desloca e reinterpreta 
narrativas. O cotidiano e a arte, de um lado a pessoa “gente comum” e de outro 
o artista. Gosto desta duplicidade, não para confundir o artista com a obra, mas, 
porque, na poética da aula, arte e vida, estão imbricadas e inseparáveis, produzir 
arte é sempre uma posição em relação à história, política, sociedade e poder ma-
terial e imaterial. A obra fala de seu tempo, então acredito que é sempre possível 
encontrar algo na obra do artista que é comum a todos nós.

Um grande abraço
Wagner Leite Viana 

POST SCRIPTUM

Finalizamos estas reflexões, trazendo aqui a expressão latina, geralmente 
abreviada por P.S., que significa: escrito depois; utilizada no final de cartas para 
acrescentar informações adicionais que surgiram após o texto finalizado e escrito, 
muitas vezes como algo que se lembrou depois, ou alguma recomendação ou 
reforço adicional que não coube no corpo do texto principal.

Reforçamos na imagem da carta este gesto de escrita que se apresenta 

tos que eu encontro na rua. Desde o Arthur Bispo do Rosário mesmo. Desde esses pequenos 
objetos que vão de encontro com a minha memória e com a memória do meu espaço, com a 
memória desses mundos que eu vivo… E, a instalação tem isso dessa energia da rua. Quando 
eu falo da intervenção urbana é justamente do grafite e dos grupos de resistência da per-
iferia. (Transcrição parcial da entrevista realizada pela artista e pesquisadora Janaina Barros 
Silva Viana no ateliê do artista Desali em Belo Horizonte para o arquivo digital Epistemologias 
Comunitárias em 2019).



130    Revista Jataí

como uma poética da oralidade e da intimidade do cotidiano aproximada da po-
ética da aula mobilizadora de imagens e lugares de encontro que ocorreram na 
aula rememorados a convite desta forma de comunicação. 

Esta poética da oralidade que atravessa e compõe a poética da aula figu-
ra como um tipo de performatividade que conjuga repertórios diversos entre 
professores e estudantes reunidos no desejo de aprender, formando ali uma co-
munidade de aprendizagem, a aula como encontro e partilha, onde se elaboram 
instâncias de comunicação a partir das imagens geradas nos encontros. Soma-se, 
ainda, o diálogo com o mundo que a aula visita, neste caso produções de arte e 
artistas, sendo a escrita de cartas um tipo de exercício da escrita crítica sobre arte 
impulsionada pelos questionamentos didáticos que levam a pensar uma escrita 
mais próxima em relação a um artista tal como elaboramos uma carta para um 
ente querido, no desejo de estabelecer um diálogo de forma horizontal e contí-
nua com aquele e ou aquilo que se quer conhecer, de maneira que a carta elabora  
a imagem de um encontro e possíveis reencontros.  Como a escrita sobre a produ-
ção artística poderia estabelecer um diálogo mais próximo? Tal como marcamos 
um café com alguém e a conversa frui despreocupadamente na mesma medida 
que apresenta a complexidade sobre os olhares e corpos que se intercomunicam? 
Como a fotografia pode descrever a captura de um momento no qual fotógrafo e 
fotografado ficam ligados, a carta alarga este momento ao descrever ou sinalizar 
as relações entre pessoas marcadas por um dado instante.

Por último, foi em alguma aula que elaboramos o pensamento de que: “o 
ofício do artista opera com ferramentas próprias das técnicas que elege, mas, 
sobretudo, a produção artística é ferramenta de reflexão coletiva”.

Para nós, tem sido fundante esta compreensão da arte como processo co-
letivo, principalmente pelos temas que tratamos, ligados, sobretudo, ao processo 
colonial e as respostas poéticas advindas a um histórico de violência, anunciando 
a perpetuação de vidas e comunidades acionadas em suas tecnologias sociais e 
de produção de convivência. Apostamos que obras de arte são a busca constante 
do reconhecimento de uma beleza possível, alcançada apenas no encontro de 
algo que, intencionalmente ou não, possa estar lá na obra, esperando que alguém 
possa encontrar, algo como lançar “cartas ao mar”.



Oralidade    131

Referências 

BENISTE, José. Dicionário Yorubá-Português. São Paulo: Bertrand Brasil, 2011.

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. São Paulo: 

Editora Cortez, 1982.

GLISSANT, Édouard. Poética da relação. Rio de Janeiro: Sextante, 2011.

HOOKS, Bell. Ensinando pensamento crítico, sabedoria prática. São Paulo: Elefante, 2020.

MARTINS, L. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. Letras, [S. l.], n. 26, p. 

63–81, 2003. DOI: 10.5902/2176148511881. Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/

letras/article/view/11881. Acesso em: 31 ago. 2025.

NOGUERA, Renato. A ética da serenidade: o caminho da barca e a medida da balança na 

filosofia de Amenemope. Ensaios Filosóficos, v. 08, 2013. Disponível em: https://www.

ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo8/noguera_renato.pdf. Acesso em: 16 set. 2023.

DÁVILA, Sérgio. Terra Preta. In: Revista da Folha, São Paulo, n. 24.147, n. 75, p. XX-YY, 14 

maio 1995. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/fsp/1995/5/14/revista_da_

folha/6.html. Acesso em: 16 set. 2023.

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023.



132    Revista Jataí



Do gesto ao traço    133

DO GESTO AO TRAÇO: 
A LINHA EM DESVIO 

NA EXPERIMENTAÇÃO

*Mestranda em Design pelo Programa de Pós-graduação da Escola de Belas Artes da UFRJ. 
Pós-graduanda em Artes na Pedagogia Waldorf pela Faculdade Rudolf Steiner. Graduação 
em Paisagismo pela EBA/UFRJ. Bolsista CNPq. ORCID:0009-0007-9020-1437. E-mail: marcel-
lessantanna@gmail.com.

Marcelle da Silva Sant’Anna*

mailto:marcellessantanna@gmail.com
mailto:marcellessantanna@gmail.com


134    Revista Jataí

RESUMO

Este artigo propõe uma investigação teórico-
-reflexiva sobre a linha como manifestação 
do gesto e como elemento constitutivo da 
experimentação gráfica no ensino e na prá-
tica do desenho. O objetivo central é ressig-
nificar a linha para além de sua função técni-
ca ou descritiva, concebendo-a como forma 
sensível, processual e dinâmica. A proble-
mática da pesquisa emerge da constatação 
de que abordagens pedagógicas tradicionais 
tendem a restringir a linha a um contorno, 
traço normativo, previsível e rígido, descon-
siderando suas potências expressivas, subje-
tivas e poéticas. A metodologia adotada é de 
natureza qualitativa e bibliográfica, ancorada 
nas contribuições de Wassily Kandinsky, es-
pecialmente no que tange à expressividade 
e à ressonância interior da linha; e de Tim 
Ingold, que propõe uma concepção de linha 
como fio, percurso e extensão da experiência 
vivida no mundo. Para enriquecer a análise, 
também são evocadas as obras de Micha-
el Martin e Fayga Ostrower, que oferecem 
fundamentos visuais e conceituais sobre o 
papel da linha na configuração do espaço, do 
tempo e do movimento na linguagem visual. 
Os resultados evidenciam que, ao ser com-
preendida como prolongamento do gesto, a 
linha possibilita desvios, rupturas e variações 
rítmicas que rompem com os padrões de re-
presentação. Essa abordagem favorece uma 
pedagogia do desenho que valoriza o proces-
so, a diversidade dos traços e a emancipação 
poética do traçado. Conclui-se que a reinter-
pretação da linha como linguagem visual em 
constante transformação contribui para prá-
ticas pedagógicas mais inclusivas, subjetivas 
e abertas à pluralidade dos gestos gráficos.

Palavras-chave: desvio; experimentação; 
ges-to e traço; linha expressiva; pedagogia do 
desenho.

ABSTRACT

This article proposes a theoretical-reflexive 
investigation on the line as a manifestation 
of gesture and as a constitutive element of 
graphic experimentation in the teaching and 
practice of drawing. The main objective is to 
give new meaning to the line beyond its te-
chnical or descriptive function, conceiving it 
as a sensitive, procedural and dynamic form. 
The research problem emerges from the ob-
servation that traditional pedagogical appro-
aches tend to restrict the line to an outline, a 
normative, predictable, and rigid trace, disre-
garding its expressive, subjective and poetic 
powers. The methodology adopted is quali-
tative and bibliographic in nature, anchored 
in the contributions of Wassily Kandinsky, 
especially regarding the expressiveness and 
inner resonance of the line; and of Tim In-
gold, who proposes a conception of line as a 
thread, path and extension of the experien-
ce lived in the world. To enrich the analysis, 
we also invoked the works of Michael Martin 
and Fayga Ostrower, which offer visual and 
conceptual foundations on the role of the 
line in the configuration of space, time and 
movement in visual language. The results 
show that, when understood as an extension 
of the gesture, the line allows for deviations, 
ruptures and rhythmic variations that break 
with the representation patterns. This appro-
ach favors a drawing pedagogy that values 
the process, the diversity of strokes and the 
poetic emancipation of the line. It is conclu-
ded that the reinterpretation of the line as a 
visual language in constant transformation 
contributes to more inclusive, subjective, and 
open pedagogical practices to the plurality of 
graphic gestures.

Keywords: deviation; drawing pedagogy; 
experimentation; expressive line; gesture 
and stroke.



Do gesto ao traço    135

Introdução

A linha, elemento essencial da linguagem visual, tem sido amplamente dis-
cutida por artistas e teóricos ao longo da história da arte.  Presente desde os pri-
meiros registros gráficos da humanidade, ela se manifesta como gesto, contorno, 
estrutura, movimento e ritmo. Ao longo da história da arte e do design, a linha foi 
ganhando diversas funções e sentidos: da representação fiel da forma à expres-
são subjetiva do corpo e do pensamento. Entretanto, sua compreensão ainda é 
frequentemente reduzida a um componente técnico e funcional nos contextos de 
ensino e prática do desenho. Este artigo parte de uma perspectiva ampliada da 
linha, que a compreende como manifestação sensível do gesto e como vetor de 
forças expressivas que atravessam o espaço, o corpo e a matéria. Ao problema-
tizar a abordagem tradicional do desenho — muitas vezes baseada em métodos 
normativos que priorizam o controle, a precisão e a reprodutibilidade do traço —, 
este artigo propõe uma reflexão sobre a linha como um organismo vivo, dinâmico 
e em constante metamorfose.

A análise parte dos estudos de Wassily Kandinsky (2012), em sua obra Pon-
to e Linha sobre o Plano, descrevendo a linha a partir de sua origem no movimen-
to do ponto, suas direções e tensões, e suas ressonâncias interiores. Kandinsky 
entende a linha como uma entidade viva, gerada por forças invisíveis e impregna-
da de sonoridade, peso e expressão. Para o autor, a linha geométrica é um ser in-
visível. É o rasto do ponto em movimento e, portanto, é o seu produto. Nasceu do 
movimento e isto pelo aniquilamento da imobilidade suprema do ponto. Aqui dá-
-se um salto do estático para o dinâmico (Kandinsky, 2012, p. 61). Uma força que 
“sai do ponto e se transforma em um ser vivo”. Cada tipo de linha — reta, curva, 
quebrada — possui sua própria “sonoridade interior” e uma tensão característica, 
sendo ambas capazes de evocar atmosferas emocionais, espirituais ou rítmicas.

Nas proposições apresentadas no capítulo “Elementos Visuais”, da obra 
Universo da Arte, Ostrower (2013) afirma que os elementos visuais, ao contrário 
das palavras, não possuem significados preestabelecidos. A linha é descrita como 
um dos cinco elementos que constituem a linguagem visual (Ostrower, 2013, p. 
99). Essa qualidade de abertura e mobilidade torna-a particularmente potente 
como meio de expressão subjetiva, especialmente quando associada ao gesto e 
ao corpo.



136    Revista Jataí

Neste contexto, o presente estudo busca compreender a linha para além 
da forma, principalmente como processo — um desvio contínuo que escapa à 
rigidez e ao enquadramento, abrindo-se à subjetividade, ao gesto e à experimen-
tação. A linha é investigada, portanto, como um fio condutor entre o corpo e o 
mundo, uma inscrição sensível que carrega em si marcas do tempo, das forças e 
das paisagens que atravessa. Tal abordagem possibilita ressignificar o ensino do 
desenho como uma prática mais aberta, inclusiva e poética, em que a expressão 
individual ganha protagonismo sobre os modelos normativos de representação.

Além disso, ao valorizar o gesto como origem do traço, propõe-se uma 
prática pedagógica que acolhe a diversidade dos corpos e das subjetividades, re-
conhecendo no desenho uma experiência vivencial e processual. A linha, nesse 
sentido, deixa de ser mera representação para se tornar extensão do corpo em 
movimento, um espaço de escuta, presença e criação.

Neste contexto, é pensada como uma entidade viva, libertando-a de um 
instrumento de contorno para um meio de acesso a processos formativos; forças 
invisíveis e estruturas que sustentam as paisagens, os seres e as atmosferas; uma 
extensão do corpo no espaço, atravessando e sendo atravessado por forças do 
ambiente. 

O desenho, como forma de expressão visual, carrega em sua origem uma 
relação direta com o gesto e com o corpo em movimento. Antes de ser imagem, o 
traço é ação, é movimento registrado sobre uma superfície. Essa premissa, essen-
cial para compreender a linha em sua dimensão expressiva, permite uma abor-
dagem mais fluida e menos normatizada no ensino do desenho, na qual o gesto 
se transforma em traço e o traço se converte em signo sensível da experiência. A 
linha, nesse contexto, deixa de ser apenas um elemento gráfico, tornando-se um 
desdobramento do corpo no espaço, resultado de uma ação que deixa marcas e 
tensiona superfícies.

Segundo Tim Ingold (2022), a linha é uma manifestação universal da ativi-
dade humana. Em sua obra Linhas: uma breve história, o autor propõe uma dis-
tinção entre “traços” e “fios” para tratar dos caminhos que o ser humano traça ao 
longo da vida — ao andar, costurar, escrever, desenhar ou narrar. Para ele, “todas 
essas atividades procedem ao longo de um tipo ou outro de linha” (Ingold, 2022, 
p.67-69). Os traços são marcas visíveis, deixadas por um movimento contínuo so-



Do gesto ao traço    137

bre uma superfície; são, portanto, vestígios do gesto. Ingold afirma que a vida hu-
mana é vivida não em pontos, mas “ao longo de caminhos”, ou seja, ao longo de 
linhas que configuram territórios, histórias e subjetividades (Ingold, 2022, p.70).

Nesse sentido, desenhar é caminhar com a mão. O gesto, ao se converter 
em linha, traz consigo uma carga de ritmo, tempo e intenção. A linha desenhada 
é sempre atravessada por uma subjetividade — ela não é neutra, mas carrega em 
si uma “voz”, uma energia originária. 

Ao explorar os diferentes tipos de linha — retas, curvas, quebradas, ondu-
ladas — Kandinsky associa cada uma delas a uma “ressonância interior”, um tipo 
de vibração ou tensão emocional. O desvio da linha em relação à sua forma mais 
estável (a reta) é entendido como experimentação, como abertura para novos 
sentidos e atmosferas. “A linha quebrada, com seus ângulos, já contém em si o 
drama”, escreve Kandinsky (2012, p.73), revelando que o traço é conteúdo afe-
tivo.

Essa perspectiva também está presente na obra de Michael Martin Claro-
-escuro, que aborda a linha como um dos recursos artísticos fundamentais, ao 
lado do ponto e do plano. Ela é compreendida como um instrumento capaz de 
representar luz, sombra, volume e atmosfera. Não se trata apenas de contorno, 
mas de uma construção expressiva da imagem que mobiliza sentimentos e cria 
climas. O autor afirma que ela surge por meio de tudo o que está ao redor do ob-
jeto (Martin, 2022, p.67-68). Ou seja, o gesto original do artista, seu pensamento 
e emoção permanecem inscritos na linha traçada.

 A linha configura o espaço, mas também convoca a imaginação: ela pode 
sugerir movimento, ritmo, fluxo, pausa ou interrupção. Desse modo, a linha física 
traçada pela mão humana guarda a potência do invisível — aquilo que escapa à 
forma e se inscreve como presença sensível.

Portanto, ao compreendê-la como desdobramento do gesto, abre-se cami-
nho para uma prática do desenho mais experimental e menos normativa. O traço 
não é apenas resultado de uma técnica reprodutível, mas uma forma de existir 
e pensar com as mãos. A linha se desvia da função de contorno para tornar-se 
narrativa, memória, afeto e ritmo. Ela é, ao mesmo tempo, registro e invenção.

Esse entendimento tem implicações importantes para o ensino do dese-
nho, especialmente no contexto da formação artística e do design. Ao invés de 



138    Revista Jataí

ensinar a linha apenas como ferramenta de construção formal, é possível incenti-
var os estudantes a experimentarem, com sua qualidade expressiva, sua origem 
gestual e sua capacidade de criar atmosferas. Tal abordagem favorece a subjetivi-
dade, valoriza a diversidade dos corpos e das sensibilidades, e amplia o campo do 
desenho como linguagem viva e inclusiva.

1. Do gesto ao traço: a linha em desvio na experimentação

Desenhar é fundamental para o ser humano – tão fundamental 
quanto andar e falar. Pois sempre que andamos ou falamos, 
gesticulamos com nossos corpos, e na medida que esses gestos 
deixam vestígio ou pistas, na terra ou em alguma outra superfí-
cie, linhas são desenhadas (Ingold, 2015, p.259).

A linha não se reduz a um simples elemento visual fixo, constitui-se como 
resultado de um gesto, de um corpo em movimento, trazendo consigo as mar-
cas da experiência sensível de quem a executa. Nesse processo — do gesto que 
gera a marca, da marca que se transforma em pensamento e do pensamento 
que se abre ao desvio — a linha revela seu potencial expressivo, conceitual e ex-
perimental. Esse entendimento é enriquecido por diferentes perspectivas: uma 
abordagem artística e composicional, como no Claro-escuro (Martim, 2022) e em 
Universo da Arte (Ostrower, 2013); uma análise de caráter expressivo e formal, 
como propõe Kandinsky (2012); e, por fim, uma visão antropológica e filosófica, 
que compreende a linha como elemento fundamental da vida e da cultura, con-
forme Ingold (2022).

Esta progressão oferece uma compreensão multifacetada e rica do con-
ceito de “linha”. É crucial abordar as suas diversas dimensões, que vão desde a 
sua função como recurso artístico fundamental até a sua concepção como um 
elemento intrínseco à experiência humana e natural. Os textos fornecidos ofere-
cem perspectivas complementares e progressivas que permitem construir uma 
compreensão multifacetada desse conceito.

Quando não mais pensamos na linha como simples elemento compositivo, 
mas como o registro de um gesto e a manifestação de uma intenção, desloca-
mo-nos do campo da forma para o campo da ação, podemos compreender o 



Do gesto ao traço    139

desenho para além da imagem. A linha representa o mundo, ela o constitui em 
sua passagem, é movimento que se faz visível, energia que se revela em forma. 

No contexto do desenho, essa concepção ganha espessura à medida que 
a ferramenta — o lápis, o pincel, o carvão — se apaga como objeto para dar lugar 
ao gesto que o utiliza. No texto Estar Vivo (Ingold, 2015), essa relação entre corpo, 
ferramenta e desenho é apresentada como um fenômeno de desaparecimento: 
o lápis deixa de ser percebido como instrumento externo e se integra à corpo-
ralidade do gesto, dissolvendo-se no movimento contínuo do traço. Desenhar, 
nesse sentido, é realizar um ato performativo que envolve a totalidade do corpo, 
da atenção, da escuta e da intenção. A prática do desenho é, portanto, atravessa-
da por dimensões táteis, rítmicas e perceptivas que escapam à pura visualidade, 
instaurando uma experiência sensível em que o corpo age e é agido, escuta e é 
escutado pelo que se traça. No entanto, o autor afirma que desenhar é uma prá-
tica deixada para trás, na escola primária. Segundo Ingold:

[…] a subestimação do desenho existe lado a lado com o que 
parece ser uma superestimação grosseira da importância de 
imagens de vários tipos. Parece que uma separação exaustiva 
entre a imagem visual e o texto escrito exclui o desenho da 
maioria dos campos de atuação contemporâneos. Na verda-
de, para que desenhar? Se o objetivo for descrever ou explicar, 
você pode fazer melhor com palavras. Se o objetivo for repre-
sentar, ilustrar ou exibir, você pode fazê-lo mais rapidamente e 
mais precisamente por meios fotográficos. O desenho, na me-
dida em que ainda persiste, parece um sobrevivente, tornando 
mais ou menos obsoleto pelo teclado e a câmera (Ingold, 2015, 
p. 259).

É nesse campo expandido da percepção que a observação se desloca de 
um olhar ótico-objetivo para uma participação tátil, em que ver é tocar com os 
olhos, e o gesto do traço é prolongamento da escuta corporal. Ingold (2015) afir-
ma que o desenhista com seu lápis deve sentir para onde está indo, e que seu 
gesto precisa ser ajustando constantemente mantendo-se alinhado com um alvo 
em movimento. Acrescenta que:

Assim como com a trilha da montanha, o voo do urubu ou a raiz 
da árvore, a linha desenhada não conecta pontos predetermi-



140    Revista Jataí

nados em sequência, mas “se arremessa” de sua ponta, deixan-
do um rastro de si. Onde o caminho serpenteia, o pássaro voa e 
a raiz rasteja, a linha segue. No entanto, não há ponto final, pois 
nunca se pode dizer quando um desenho está pronto (Ingold, 
2015, p. 311-312).

A linha desenhada é, nesse sentido, uma resposta encarnada ao mundo, 
uma forma de pensar com as mãos, de sentir com o corpo o que se revela no 
espaço. A observação que capta imagens é uma forma de se deixar atravessar 
por elas, transformando a visão em um acontecimento tátil e o desenho em um 
modo de escuta.

Diferentemente da pintura, que se organiza como superfície a ser preen-
chida e completada, o desenho opera segundo outro princípio: o da continuida-
de, do inacabamento, da relação com o instante. O desenho não antecipa a totali-
dade, ele se faz no tempo, em desdobramentos que respondem ao espaço vivido 
e às condições materiais do agora. Nesse sentido, como nos diz Tim Ingold (2015, 
p.312), o traçado da linha não visa alcançar uma imagem final, mas acompanhar 
um processo em curso, uma trajetória em aberto. O desenho não é o fechamento 
de uma forma, é a abertura de um percurso, a linha não se submete à comple-
tude da composição, ela afirma sua própria continuidade, seu devir ininterrupto. 
O traço, então, não está preso a um ponto de partida e chegada, ele se desenha 
enquanto caminha, enquanto se experimenta, enquanto se desvia.

O desvio, aliás, é uma das características fundamentais da linha como ex-
pressão. Kandinsky (2012) aponta que as linhas retas, quando quebradas por ân-
gulos, tornam-se expressivas justamente por esse desvio da linearidade. A linha 
quebrada, formada pela oposição ou sucessão de forças, traz em si a tensão da 
mudança de direção. Essa tensão, que varia conforme o tipo de ângulo (agudo, 
reto ou obtuso), confere à linha uma sonoridade visual, um timbre perceptivo 
que reverbera sensações distintas.

O mais objetivo dos três tipos de ângulo é o reto, 
que, em consequência, também é o mais frio. Ele divide o 
plano quadrado em quatro partes, sem nenhum resto.

O mais rico em tensões é o ângulo agudo - logo, 
também o mais quente. Ele divide o plano quadrado em 
oito partes, sem nenhum resto.



Do gesto ao traço    141

A passagem além do ângulo reto leva à diminuição 
da tensão, e a tendência à conquista do plano aumenta pro-
porcionalmente.

Essa avidez é freada pelo fato de o ângulo obtuso 
ser incapaz de dividir o plano inteiro: inscreve-se nele duas 
vezes, deixando 90° inocupados.

Três ressonâncias:
A correspondência das três ressonâncias diferentes 

dessas três formas é a seguinte:
1. o frio e dominado,
2. o acerado e hiperativo e
3. o pesado [desajeitado], fraco e passivo 
(Kandinsky, 2012, p.63-64)

Do mesmo modo, a linha curva — gerada também por forças em oposição 
— apresenta um movimento contínuo e fluido, em que o traço não se interrom-
pe, mas se transforma ao longo do percurso. A curva é, assim, a forma do desvio 
contínuo, a linha que se dobra sem se quebrar, revelando uma maturidade e uma 
força consciente dela própria (Kandinsky, 2012, p.81).                                             

Ao compreendermos o desenho como um campo de experimentação, re-
conhecemos que a linha não está a serviço da representação fiel, ela possui força 
da invenção sensível, da abertura de mundos possíveis. Nesse processo, o espaço 
em branco — aquilo que não é preenchido — torna-se tão significativo quanto o 
que é traçado. O vazio da superfície, longe de ser ausência, é uma reserva de sen-
tido, uma espessura que acolhe o gesto e o sustenta. Inspirados na ideia de espes-
sura etnográfica do texto de Tim Ingold (2015), podemos pensar que o desenho 
carrega camadas invisíveis de presença, em que cada linha traçada é sustentada 
por múltiplas relações: com o corpo, com o tempo, com a matéria e com o outro. 
O espaço deixado em branco é, desta forma, também uma forma de dizer, um 
gesto de escuta, uma pausa que respira.

E encontra eco na antropologia das linhas também do autor Tim Ingold 
(2022), para quem “viver é traçar linhas, é movimentar-se em redes de encontros 
e percursos”. Os seres — humanos, animais, plantas e objetos — são compreen-
didos como feixes de linhas em movimento, cujas trajetórias se entrelaçam em 
uma contínua composição do mundo. A vida, então, não se dá em pontos fixos, 
mas ao longo dos caminhos, nas dobras do tempo, nos gestos do corpo. Nesse 



142    Revista Jataí

contexto, desenhar é percorrer um caminho, é criar uma trilha que escreve no 
papel a própria experiência de viver. A linha não se resume em forma gráfica, é a 
expressão vital, manifestação de um pensamento em movimento, de uma sensi-
bilidade que se arrisca na superfície.

Essa compreensão do desenho como ato processual e gestual desdobra-se 
também na análise de Kandinsky (2012), para o qual a linha possui potencial ex-
pressivo considerável. Ela pode configurar o espaço, modular o tempo, instaurar 
atmosferas e sugerir estados afetivos. A composição artística, nesse sentido, não 
é mera organização de formas, mas campo de ressonância entre forças, ritmos e 
intensidades. A linha, como elemento estruturante do espaço pictórico, carrega 
consigo uma dimensão sonora, quase musical; em que a direção, a espessura, a 
curvatura e o ritmo se articulam para produzir efeitos sensíveis. 

Avançando para uma análise mais sistemática, a obra Ponto e Linha sobre o 
Plano, de Wassily Kandinsky (2012), é uma contribuição teórica fundamental para 
a compreensão da linha como elemento pictural. O pintor e teórico russo busca 
uma “ciência da arte” ao desvendar a “alma” dos elementos artísticos, revelando 
suas ressonâncias interiores e características que vão além da mera forma exter-
na. Para ele, as forças externas podem transformar o ponto em linha, e esta cons-
titui uma “força viva do movimento”. O autor explora as qualidades expressivas 
da linha, como a sua tensão (dinâmica) e direção – retas (horizontais, verticais, 
diagonais) ou curvas (ondas, quebradas), “sonoridade e o peso” das linhas, a sua 
composição e movimento, e a relação com o tempo e o espaço pictórico. 

   Kandinsky (2012, p.107-108), aborda que “o crescimento de um dedo da 
mão é como um ramo que cresce na copa segundo o princípio de um desenvolvi-
mento gradual a partir do centro”. E que “cada espécie de linha procura um meio 
apropriado que permita a sua própria realização”, considerando “um mínimo es-
forço para um máximo efeito”.

Em Claro-escuro, Martin (2022) considera a linha essencial para a repre-
sentação de formas, luz e sombra, e para expressar a “real escuridão” do fundo de 
um desenho bidimensional. É um elemento que permite a “interconexão de pe-
culiaridades essenciais” de um objeto através da luz e da sombra, intensificando 
os desenhos de observação para criar contrastes e configurando uma “atmosfe-
ra” específica que mobiliza o “plano sentimental” de um desenho (Martin, 2022, 



Do gesto ao traço    143

p.63). O autor ressalta que, no campo do desenho, só distinguimos três recursos 
artísticos: o ponto, a linha e o plano. Que tudo que se “apresenta nas diversas téc-
nicas de desenho é compilado de algum desses elementos básicos ou representa 
uma variação qualquer deles” (Martin, 2022, p.62-63).

Da mesma forma, em Universo da Arte, Ostrower (2013) reforça que a li-
nha é um dos elementos visuais que constituem a linguagem da arte, ao lado do 
ponto, da superfície, do volume, da luz e da cor. A autora descreve que:

Se fôssemos perguntar de quantos vocábulos se constitui a lin-
guagem visual, de quantos elementos expressivos, a resposta 
seria: de cinco. São cinco apenas: a linha, a superfície, o volume, 
a luz e a cor. Com tão poucos elementos, e nem sempre reuni-
dos, formulam-se todas as obras de arte, na imensa variedade 
de técnicas e estilos (Ostrower, 2013, p. 99).

Sublinha que, se perguntarmos “O que vem a ser uma linha?”, a resposta 
seria superficial, sendo necessário indagar: “O que faz uma linha?” e acrescenta 
“O que faz uma linha em termos espaciais?” A linha configura uma dimensão es-
pacial, organizando o espaço de forma particular numa composição e podendo 
ser dinâmica ou estática, influenciando o movimento e o tempo (Ostrower, 2013, 
p.100). 

Produzidas pela mão humana, as linhas se tornam fato físico – 
como as que acabamos de traçar no quadro-negro ou as dos 
desenhos que vamos analisar. Sempre, porém, elas preservam 
certas características da origem mental imaginária. Se compa-
rarmos, por exemplo, linhas com cores, sentimos de imediato 
o clima expressivo diferente. Enquanto a linha evoca toda uma 
ambiência intelectual, a cor é antes de tudo sensual (Ostrower, 
2013, p.103).

Por fim, o desenho é também um gesto de ligação. Cada traço é uma ponte 
entre pontos, uma continuidade entre ações, um vínculo entre tempos. Desenhar 
é ligar, é conectar, é costurar experiências que, embora fragmentárias, se tornam 
significativas no gesto que as une. O lápis que desenha, ao desaparecer como fer-
ramenta, permite que o gesto se torne visível, que a linha apareça como presença 



144    Revista Jataí

do corpo em ação. Desenhar, dessa forma, é pensar com as mãos, é sentir com o 
olhar, é mover-se com a escuta, é estar vivo no traço que se revela. A linha, nesse 
sentido, é mais do que um registro gráfico: ela é uma metáfora da própria vida, 
sempre em movimento, sempre em desvio, sempre em processo.

1.1 Do gesto à materialização do traço

Se o gesto inaugura a linha, é o traço que a torna visível e legível. A linha 
se faz presente como marca sobre uma superfície, uma inscrição que fixa tempo-
rariamente o movimento. Tim Ingold, em Linhas (2015), expande radicalmente 
a compreensão, propondo uma antropologia comparativa das linhas que trans-
cende o domínio puramente artístico. Ingold critica a visão da linha como uma 
“ligação de pontos” ou uma “coisa estática”, considerando-a um fenómeno ubí-
quo na atividade humana diária. Ele distingue entre “fios” e “traços”, argumen-
tando que não são categorias distintas, mas transformações mútuas, e que os 
fios são filamentos que podem ser manipulados (como na tecelagem), enquanto 
os traços são marcas deixadas em superfícies. Propõe a distinção entre “fios” e 
“traços”: enquanto os fios são linhas em movimento, entrelaçadas no espaço e 
no tempo (como os fios de um bordado ou os caminhos de uma caminhada), os 
traços são marcas deixadas — resíduos visíveis da passagem de um corpo, de uma 
intenção. A fluidez entre essas categorias indica que toda linha traçada guarda 
em si uma memória do movimento que a gerou. Ingold compara o ato de andar 
com a criação de uma linha e o conhecimento como algo construído ao longo do 
caminho. Ele também explora os “fios da vida” e “redes” por meio de conceitos 
como a linha genealógica e as linhas de transmissão/transporte, contrastando a 
visão linear darwiniana com uma visão de vida como um “emaranhado” ou “rede 
de linhas”. Ingold defende que a linha deve ser entendida como um processo di-
nâmico e relacional que permeia a totalidade da experiência humana e natural, 
em oposição à ideia de uma entidade estática.

Nas obras Claro-escuro (Martin, 2022) e Universo da Arte (Ostrower, 2013), 
essa transição do gesto ao traço se manifesta no contexto da representação vi-
sual. A linha é entendida como um dos elementos estruturais da linguagem visu-
al, operando na construção do volume, da profundidade, da luz e da sombra. A 



Do gesto ao traço    145

materialidade do traço — sua espessura, sua direção, sua intensidade — é o que 
permite configurar atmosferas e tensões dentro de uma composição. A linha tor-
na-se, por isso, um instrumento que traduz o invisível em visível, transformando 
pensamento em forma.

	 Kandinsky (2012), ao tratar da linha como força atuante no plano pictóri-
co, reforça essa dimensão transformadora. A linha não apenas ocupa um espaço, 
mas o organiza, impulsiona e tensiona. Ela conduz o olhar, define ritmos, drama-
tiza ou suaviza a composição. Sua materialização é, deste modo, tanto resultado 
do gesto, quanto agente da forma.

Essa concepção encontra ampliação no pensamento de Tim Ingold, que, 
em Linhas, propõe uma abordagem antropológica e existencial. Para o autor, a 
linha está presente em todos os gestos cotidianos: caminhar, falar, bordar, de-
senhar, escrever. Ele argumenta que a vida não se dá em pontos, mas “ao longo 
de caminhos”, e que a linha é o próprio rastro desse viver contínuo. Desse modo, 
desenhar uma linha é também inscrever uma trajetória, sendo o gesto inicial não 
apenas artístico, mas vital e experiencial. Ingold dissolve a separação entre o ar-
tístico e o ordinário ao tratar o gesto de traçar como constitutivo da existência 
humana.

Nos nossos termos, o traço é qualquer marca permanente dei-
xada dentro ou sobre uma superfície sólida por um movimento 
contínuo. A maioria dos traços é de um ou de outros dois ti-
pos: aditivos ou redutivos. Uma linha desenhada com carvão 
sobre o papel, ou com giz num quadro-negro, é aditiva, já que 
o material do carvão ou do giz forma uma camada extra super-
posta sobre o substrato. Linhas que são raspadas, talhadas ou 
gravadas numa superfície são redutivas, visto que, neste caso, 
elas são formadas pela remoção de matéria da própria superfí-
cie. Como os fios, os traços abundam no mundo não humano. 
Eles resultam, mais comumente, dos movimentos dos animais, 
aparecendo como caminhos ou trilhas. O caracol deixa um tra-
ço aditivo de visco, mas as trilhas animais normalmente são 
redutivas, causadas pelo desgaste na madeira ou na casca da 
árvore, pela impressão na superfície mole do barro, da areia ou 
da neve, ou, em solos mais duros, o ir e vir de várias patas. Al-
gumas vezes, esses traços são fossilizados na rocha, permitindo 
que os geólogos reconstruam os movimentos de criaturas há 
muito extintas. Os seres humanos também deixam traços re-



146    Revista Jataí

dutíveis na paisagem, pelo movimento frequente ao longo da 
mesma rota a pé, a cavalo ou, mais recentemente, por veículos 
sobre rodas. Alguns traços, contudo, não envolvem nem a adi-
ção nem a subtração de material (Ingold, 2022, p.69).

O gesto, assim, é a origem da linha, como também destaca o texto de Mar-
tin (2022, p.70), Claro-escuro, ao associar a linha ao “movimento da mão” e ao 
“pensamento que a guia”. Ainda que focado na prática artística, o texto reco-
nhece a capacidade da linha de manter viva a energia do gesto que a originou, 
preservando suas intenções expressivas mesmo após a execução.

1.2 Linha em desvio e experimentação: expressividade e ruptura

Se a linha nasce do gesto e se concretiza como traço, é no desvio que ela 
revela sua potência expressiva mais radical. Desviar é romper com a rigidez, com a 
função utilitária, com o traçado previsível. Desviar é experimentar.

Kandinsky foi pioneiro ao explorar as ressonâncias interiores da linha, atri-
buindo a cada tipo de traço uma qualidade emocional e simbólica. As linhas verti-
cais evocam elevação e tensão espiritual; as horizontais, repouso e frieza; as diago-
nais, energia em expansão. As linhas curvas, por sua vez, incorporam complexidade 
emocional, enquanto as quebradas introduzem drama e ruptura. Essa abordagem 
não é apenas formal, mas revela uma intenção de escavar a alma da linha, compre-
endendo-a como entidade viva e mutável.

No texto Universo da Arte, Ostrower (2013) retoma essa abordagem ao des-
tacar o papel da linha como estrutura dinâmica da composição visual, capaz de su-
gerir movimento, tempo e sensação. Linhas estáticas e dinâmicas criam diferentes 
efeitos, configurando o espaço de modo subjetivo.  

  Em síntese, a linha, inicialmente concebida como um mero traço ou contor-
no para a representação artística, foi formalizada e imbuída de expressividade in-
trínseca por teóricos como Kandinsky. Mais tarde, Ingold evoca Kandinsky e a ressig-
nifica como uma força fundamental que organiza e descreve a própria tessitura da 
existência humana, abrangendo desde o movimento corporal e a comunicação até 
as complexas redes de relações sociais e biológicas. Esta progressão revela a riqueza 
e a ubiquidade do conceito de “linha” em diferentes domínios do conhecimento.



Do gesto ao traço    147

A primeira distinção que eu gostaria de fazer é entre as duas 
maiores classes de linhas, as quais chamarei de fios e traços. De 
forma nenhuma, todas as linhas caem em uma das duas catego-
rias, mas talvez a maioria sim, e elas serão as mais importantes 
para o meu argumento. Um fio é um filamento de algum tipo, 
que pode estar ligado a outros fios ou suspenso entre pontos 
no espaço tridimensional. Em um nível relativamente micros-
cópico, fios têm superfícies; entretanto, não são escritos sobre 
superfícies. Aqui estão alguns exemplos comuns: um novelo de 
lã, um carretel de linha, um colar, o jogo cama de gato, uma 
rede de dormir, uma rede de pesca, os cordames de um barco, 
um varal, um fio de prumo, um circuito elétrico, linhas telefô-
nicas, cordas de um violino, uma cerca de arame farpado, uma 
corda bamba, a ponte suspensa. Esses são todos, de uma forma 
ou de outra, fabricados por mãos humanas (Ingold, 2022, p.67).

No campo da arte, o desvio da linha é o que permite ao artista construir 
atmosferas e narrativas visuais não lineares. Tim Ingold (2022) critica a lineariza-
ção moderna da linha. Segundo ele, a modernidade reduziu a linha a uma cone-
xão entre pontos — reta, mensurável, funcional. Esse modelo está presente nos 
mapas, nos gráficos, nos sistemas de metrificação e na racionalização do espaço. 
Contra isso, Ingold propõe o emaranhado como uma imagem mais fiel da vida: 
linhas que se cruzam, se tocam, se entrelaçam sem um destino pré-definido. Essa 
proposta de “linha viva” abre caminho para pensar a experimentação não como 
exceção, mas como natureza própria da linha.

	 Ingold, ao desmistificar a linha como uma entidade estática, defende que 
ela deva ser entendida como um processo dinâmico e relacional, que permeia a 
totalidade da experiência humana e natural, desafiando concepções modernas 
de linearidade e progresso.

Nos autores analisados, particularmente em Kandinsky e Tim Ingold, há 
um deslocamento da linha como forma estática para a linha como vetor de vida. 
Kandinsky apresenta a linha como força expressiva, enquanto Ingold propõe uma 
antropologia em que humanos, animais e objetos se constituem como feixes de 
linhas em movimento. Assim, o desenho deixa de ser apenas uma técnica de re-
presentação para se tornar um meio de inscrição da experiência, um campo de 
ação e experimentação que não busca a totalidade, procurando a continuidade. 
Trata-se do processual, fluido e improvisacional, em que o mundo e a própria 



148    Revista Jataí

vida são compreendidos como um processo ininterrupto, contrário à rigidez de 
sistemas fixos ou fragmentados.

Desse modo, a linha em desvio deixa de ser um erro ou uma ruptura e pas-
sa a ser compreendida como campo fértil de descoberta e criação. No gesto que 
hesita, no traço que escapa do controle ou no percurso que se bifurca, revela-se o 
espaço do sensível, do intuitivo, do poético. A linha torna-se, assim, metáfora da 
própria existência: não um caminho retilíneo entre dois pontos, mas um entrela-
çamento de gestos, marcas e experiências em constante transformação.

Considerações finais

A partir da análise crítica da linha como desdobramento do gesto e como 
recurso artístico fundamental, torna-se possível repensar o ensino do desenho a 
partir de uma perspectiva mais sensível, experimental e crítica. A linha, longe de 
ser apenas um instrumento técnico ou uma forma geométrica estável, revela-se 
como vestígio de um corpo em ação, expressão de um pensamento em movimen-
to e ativadora de atmosferas e significados. Essa abordagem rompe com práticas 
pedagógicas tradicionais que reduzem o desenho à cópia fiel ou à reprodutibili-
dade da forma idealizada, abrindo espaço para a valorização da experimentação, 
da subjetividade e da diversidade de gestos e corpos.

Autores como Tim Ingold e Wassily Kandinsky contribuem para essa am-
pliação do olhar sobre a linha, demonstrando que ela é uma manifestação ubíqua 
da vida e uma força viva que carrega tensões, direções e afetos. Por meio das 
linhas, somos capazes de narrar experiências, traduzir sentimentos e construir 
mundos. Já nos textos Claro-escuro e Universo da Arte, os autores evidenciam a 
dimensão expressiva e atmosférica do traço no contexto das artes visuais, refor-
çando a importância do gesto na constituição do desenho como linguagem.

Nesse sentido, a proposta de pensar a linha como “desvio na experimenta-
ção” afirma a potência de um ensino do desenho que acolha as diferenças e en-
coraje a invenção. Traçar, nesse contexto, é mais do que representar: é dar corpo 
à experiência, inscrever-se no mundo, tensionar normas e imaginar outras formas 
de ver e de existir. Assim, a linha deixa de ser apenas um meio de contorno para 
se tornar uma ferramenta crítica e poética — viva, aberta, política e sensível.



Do gesto ao traço    149

Conclui-se que a linha, longe de ser um mero elemento compositivo, emer-
ge como um fenômeno gestual, perceptivo e relacional, que atravessa tanto a 
prática artística, quanto a compreensão do mundo. Ela não apenas representa 
algo externo, mas se configura como uma ação contínua, um rastro visível de um 
corpo em movimento, um gesto que pensa, sente e responde. Em sua essência, 
a linha modula o fluxo do tempo, pois carrega consigo a marca de uma duração 
vivida, de um momento em transformação e, ao mesmo tempo, configura um 
espaço linear, instaurando direções, tensões e atmosferas.

Por fim, ao articular formalismo pictórico e pensamento antropológico, as 
obras analisadas demonstram que a linha é um operador de sentido que conecta 
corpo, tempo e espaço em uma rede de relações dinâmicas. A linha é, simultane-
amente, traço e caminho, gesto e tempo, forma e vida — uma linguagem primor-
dial com a qual o mundo se desenha continuamente.

Referências 

INGOLD. Tim. Estar vivo: ensaios sobre movimento, conhecimento e descrição. Tradução 

Fábio Creder. Petrópolis: Vozes, 2015.

INGOLD, Tim. Linhas: uma breve história. Tradução Lucas Bernardes. Petrópolis: Vozes, 

2022.

KANDINSKY, Wassily. Ponto e linha sobre o plano: contribuições à análise dos elementos 

de pintura. Tradução Eduardo Brandão. 2. ed. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 

2012.

MARTIN. Michael. Claro-escuro: vivenciar e criar: um livro de exercícios. São Paulo: Fede-

ração das Escolas Waldorf no Brasil, 2022.

OSTROWER, Fayga. Universo da arte. 1. ed. Campinas: Editora Unicamp, 2013.



150    Revista Jataí



Diseño de formas    151

UNA BREVE COMPRENSIÓN 
DEL DISEÑO DE FORMAS

*Licenciado en Artes Visuales y Magíster en Educación con énfasis en interculturalidad y ed-
ucación comunitaria de la Universidad Pedagógica Nacional de Colombia, donde llevó a cabo 
investigaciones sobre las artes en el marco de las escuelas Waldorf-Steiner y compartiendo 
sus resultados en diferentes espacios académicos. Ha trabajado en espacios pedagógicos al-
ternativos entre ellos, los que practican la pedagogía Waldorf como maestro tutor y de artes 
en todos los niveles de primaria y bachillerato. En la actualidad promueve la investigación en 
la pedagogía Waldorf-Steiner enfocado en el área de artes para establecer una propuesta 
latinoamericana.  E-mail: hzarate72@gmail.com

Harry Zárate Ceballos*  

mailto:hzarate72@gmail.com


152   Revista Jataí

RESUMEN

En el documento se describe a modo de 
síntesis el proceso investigativo de la te-
sis Comprensión de los fundamentos de la 
enseñanza del dibujo de formas desde la 
pedagogía Waldorf-Steiner y el reconoci-
miento de la iconografía indígena presen-
tada para optar al título de maestría en 
Educación en la Universidad Pedagógica 
Nacional. En este proceso investigativo se 
discurre sobre la definición del diseño de 
formas y las problemáticas actuales de este 
arte, con el fin de establecer un contexto 
general a los maestros de la pedagogía 
Waldorf-Steiner a partir de un análisis cua-
litativo enfocado en: enseñanza y funda-
mentos epistemológicos de la asignatura 
que constituye una mirada general de las 
obras publicadas sobre este saber artístico.

Palabras claves: diseño de formas; línea; 
pedagogía Waldorf-Steiner; análisis de 
contenido.

RESUMO

Neste artigo, descreve-se, de maneira 
sintética, o processo investigativo da dis-
sertação Comprensión de los fundamen-
tos de la enseñanza del dibujo de formas 
desde la pedagogía Waldorf-Steiner y el 
reconocimiento de la iconografía indígena, 
apresentada para a obtenção do título de 
Mestrado em Educação na Universidad Pe-
dagógica Nacional. Neste processo investi-
gativo, discute-se a definição do desenho 
de formas e as problemáticas atuais dessa 
arte, a fim de contextualizar os professo-
res da Pedagogia Waldorf a partir de uma 
análise qualitativa focada em: ensino e fun-
damentos epistemológicos da disciplina, o 
que constitui um panorama geral das obras 
publicadas sobre esse saber artístico.

Palavras-chave: desenho de formas; linha; 
Pedagogia Waldorf; análise de conteúdo.



Diseño de formas    153

Introducción

Este documento presenta a modo de síntesis el proceso investigativo de 
la tesis Comprensión de los fundamentos de la enseñanza del dibujo de formas 
desde la pedagogía Waldorf-Steiner y el reconocimiento de la iconografía indí-
gena presentada para optar al título de maestría en Educación en la Universidad 
Pedagógica Nacional. Esta pesquisa tiene un marco educativo definido y es la pe-
dagogía Waldorf-Steiner, gestada en los albores del siglo XX en Alemania, gracias 
al trabajo mancomunado de Emil y Bertha Molt, Rudolf Steiner y los primeros 
maestros de la primera escuela quienes impulsaron una nueva forma de enseñar, 
además, desarrollaron nuevas artes que responden a necesidades de los tiempos 
actuales como lo son la euritmia y el diseño de formas, tal como lo recuerda Ru-
dolf Kutzli:

Cuando Rudolf Steiner fundó, en septiembre de 1919, la pri-
mera Escuela Waldorf, inauguró allí una nueva pedagogía, un 
método de enseñanza inspirada en su búsqueda de un conoci-
miento del hombre. En el programa de esta escuela introdujo 
una materia que tiene que ver con la forma y el movimiento: el 
dibujo de formas (Kutzli, 1988a, p. C). 

El diseño de formas presenta un desafío epistemológico ya que Steiner 
comparte en tres ocasiones este saber, esto lo identifica y desarrolla Niederhau-
ser en su obra El diseño de formas un nuevo impulso artístico-pedagógico, quien 
explica los momentos precisos donde Steiner compartió este saber: primer curso 
básico de maestros en Stuttgart en 1919, en el tercero y cuarto de los Coloquios 
de 23 y 25 de agosto de 1919.  La innovación pedagógica, que es el diseño de 
formas1,establece un nuevo marco epistemológico al incorporar a la línea como 
elemento grafico puesto que su finalidad no es mimética o figurativa. La relevan-
cia del ddf dentro de la pedagogía Waldorf-Steiner es enunciada por Niederhau-
ser como “una nueva sensibilidad artística, porque se convierte en el órgano de 
una captación más profunda del mundo natural que nos circunda” (Niederhauser, 
2019, p. 7). En otra obra, esta vez de Rudolf Kutzli, se define la línea de una ma-

1. A partir de ahora se denomina al diseño de formas, bajo las siglas ddf.



154   Revista Jataí

nera precisa, la línea es “la huella de un movimiento” (Kutzli, 1988a, p. C). Por lo 
cual al practicante del ddf se le exime de la búsqueda de la mimesis, su misión es 
percibir el movimiento, que innegablemente trae consigo, el tiempo y la imper-
manencia. 

El ddf presenta una particularidad en las escuelas Waldorf-Steiner y es que 
es la primera asignatura que un niño ve en la primaria, debido a que la línea es 
el elemento esencial para comprender el proceso transmisión de saberes del ser 
humano, con ella aprenderá a escribir, tendrá una experiencia con el movimiento 
para poder percibir: lo recto, lo curvo, las espirales, lemniscatas, la simetría, el rit-
mo para luego poder escribir, por eso Niederhauser expone lo siguiente “de estas 
líneas y formas, debía derivarse, más tarde, la escritura de las letras” (Niederhau-
ser, 2019, p. 7).  De ahí que este saber sea vital dentro de la escuela sin embargo 
presenta un escaso desarrollo investigativo, lo cual no contribuye a la creación de 
nuevos saberes o preguntas.

Innegablemente surge un interés por responder a esta situación contrac-
tual, el escaso desarrollo investigativo, pues resulta ser importante para abrir un 
campo pedagógico-artístico poco explorado, y además, desconocido pero para-
dójicamente expresado por varios pueblos que han trabajado la línea de esta ma-
nera y son fuente de inspiración para el plan de estudios que fue desarrollado por 
el maestro Niederhauser siguiendo las indicaciones entregadas por Steiner en sus 
conferencias.

Este vacío investigativo también permite establecer una búsqueda más: 
la apreciación de la iconografía de pueblos indigenas colombianos, tal como el 
maestro Thomas Wildgruber ha promovido con diseños precolombinos latinoa-
mericanos y así impulsar una contextualización de los planes de estudio en Lati-
noamérica y en especial en Colombia. 

El ddf se presenta como medio de reconocimiento de los saberes de los 
pueblos indigenas que se apoyan en los iconos para transmitir saberes, realizar 
ejercicios antropológicos y artísticos a través de los cuales la narración empieza a 
despertar, así como lo hará el cuerpo por medio de este arte. 

Ante la escasez investigativa surge la pregunta ¿Cómo establecer una com-
prensión de los fundamentos de la enseñanza del dibujo de formas desde la peda-
gogía Waldorf-Steiner y visibilizar la iconografía indígena desde esta asignatura? 



Diseño de formas    155

Debido a la necesidad de contribuir al desarrollo investigativo de la pedagogía 
Waldorf-Steiner en Colombia, posibilitar una mayor difusión sobre esta asigna-
tura relativamente nueva y la fundamentación de un saber artístico, se recoge 
información a partir de un diálogo entre maestras de experiencia contrastada y 
las obras teóricas que se lograron rastrear; y con estas informaciones gestar una 
propuesta visual de diseño de formas para la escuela Waldorf-Steiner en el terri-
torio colombiano.

Esta búsqueda sobre los principios pedagógicos del ddf plantea los siguien-
tes objetivos:

Como objetivo general: comprender los fundamentos pedagógicos del 
dibujo de formas desde la pedagogía Waldorf-Steiner y visibilizar la iconografía 
indígena desde esta asignatura. 

Como objetivos específicos de esta investigación:
•	 Analizar los fundamentos pedagógicos del plan de estudio (currículo) 

de la enseñanza del dibujo de formas en la pedagogía Waldorf-Steiner.
•	 Analizar las formas de enseñanza del dibujo de formas en la pedagogía 

Waldorf-Steiner visto desde especialistas en el área.
•	 Realizar una propuesta visual para el plan de estudios del dibujo de 

formas que surge del reconocimiento artístico de las culturales ances-
trales de Colombia.

Marco Teórico 

En esta investigación se desarrollan dos conceptos: dibujo de formas y cur-
rículo, los cuales construyen la base epistémica, de manera que estos conceptos 
orientan el dialogo y el encuentro entre diferentes actores: fuentes bibliográficas 
y profesoras formadas en Pedagogía Waldorf para así evidenciar la problemática 
actual del ddf en el marco de la escuela Waldorf-Steiner. 

1.1 Dibujo de formas 

Primero esta asignatura artística es única, pues se desarrolla en el marco 
de la pedagogía Waldorf-Steiner, que surge en los albores del siglo XX a partir del 



156   Revista Jataí

trabajo en conjunto, primero del matrimonio de Emil Molt y Bertha Molt quienes 
actúan como mecenas de Rudolf Steiner creador de la pedagogía Waldorf-Stei-
ner, cuyo trabajo se desarrolla bajo pedido del matrimonio Molt. 

Una de las innovaciones pedagógicas fue el insertar dentro del currículo el 
diseño de formas como asignatura, junto a la euritmía. Niederhauser se encargó 
de transcribir lo dicho por Steiner sobre el ddf por lo cual esta situación posibilita 
investigaciones y responde a los tiempos actuales, donde la experiencia con el 
cuerpo en la escuela se reduce y las TIC´s junto a las IA´s se fomentan con más 
fuerza. 

El ddf es definido por Kutzli como “A diferencia del arte figurativo, el ele-
mento artístico del dibujo de formas es la línea como huella de un movimiento 
– El Ars Lineandi de la Edad Media – es una de las más antiguas formas de arte de 
la humanidad” (Kutzli, 1988a, p. C).

En este fragmento se brinda a la línea una tarea diferente, ser la huella del 
movimiento, un movimiento armónico que abre un nuevo campo, y que Kutzli 
asegura que este arte antiguo tiene una relación con el ser humano y directamen-
te con los hitos de la biografía humana, sobre la línea Kutzli refiere: “esta forma 
esconde el más profundo misterio de toda vida: marcha adelante, reflexión en 
sentido contrario, mutación, decaimiento, muerte y nueva mutación” (1988a, p. 
III-3).  Puede deducirse que el ddf desde su práctica estimula al ser humano pues 
Kutzli comparte que el ddf genera sensaciones sobre el dibujante como “equili-
brio, del movimiento, del orden de la forma y en el tacto de sus límites, estamos 
activos en una zona de percepción que está muy profundamente ligada a nuestro 
cuerpo vital…a la voluntad. Dibujando, le aportamos fuerza que la estimulan y 
ordenan” (Kutzli, 1988a, p. II-3). La autora contemporánea Susanne Rotermund 
comparte el mismo pensamiento de Kutzli pues ella expresa que la línea gesta 
los “movimientos intrínsecos a la vida y al desarrollo, como los movimientos de 
ponerse de pie, retraerse, expandirse y contraerse. Cuando esto se produce de 
forma equilibrada, puede activar y armonizar su voluntad, sus emociones y fa-
vorece un pensamiento claro y flexible” (Rotermund, 2021, p. 72). Esto implica 
que la línea, al ser entendida como huella del movimiento impulsa vivencias al 
dibujante por medio de una relación metafórica, entre los hitos biográficos y el 
movimiento de la línea. 



Diseño de formas    157

Las reflexiones o pensamientos compartidos por Kuztli y Rotermund sobre 
la línea nos permite apreciar la profundidad epistémica de este elemento gráfico, 
para que obtenga una riqueza polisémica ampliando la visión de Kandinsky en 
el caso de la polaridad “la línea combina, al contrario, tensión y dirección. Si con 
respecto a la recta tomáramos solamente en cuenta su tensión, no podríamos 
diferenciar una horizontal, de una vertical” (Kandinsky, 2003, p. 58). La línea es 
algo más que movimiento y en ello ahonda Rotermund:

El Dibujo de las Formas utiliza movimientos arquetípicos que 
expresan y activan las capacidades humanas. La línea recta que 
se eleva se recuesta o se dobla, refleja al ser humano que realiza 
el mismo movimiento con su cuerpo físico, pero sobre todo con 
su alma y su espíritu. Como la espiral (remolino), el ser humano 
puede replegarse y florecer. Podemos encontrar una relación 
entre las capacidades del ser humano y las formas que se refle-
jan entre sí o repiten rítmicamente el mismo movimiento. Y lo 
mismo ocurre con las líneas que se cruzan, encajan, dialogan (se 
relacionan entre sí) o incluso se metamorfosean (transforman) 
(Rotermund, 2021, p. 74).

La acepción que presenta la línea en el ddf en relación con la vida del ser 
humano también puede realizarse con la música, pues Kutzli comparte la siguien-
te relación “equilibrio, movimiento, orden, tacto: pasando por estas cuatro eta-
pas se sentirá el parentesco que tiene el dibujo con la música” (Kutzli, 1988a, p. 
I-4). La analogía de la línea con la música continua a tal punto que  Kutzli  enuncia 
la manera como la línea actúa como un instrumento, bajo el influjo creativo que 
es manifestado la presión de la mano sobre el lápiz que a su vez genera la línea 
para así explorar los tonos que puede expresar la línea “Ductus, esto quiere decir 
un trazado expresivo de la línea; debe manejar su lápiz como un arco de violín: 
rápido, lentamente, más presión, menos presión, más grave, más agudo; hacer 
cantar la línea” (Kutzli, 1988a, p. IV-9).  

Steiner expresa que la línea tiene una cualidad especial que es interactuar 
con el ser que dibuja “cada línea, cada cambio de posición es simultáneamente 
una experiencia del ego. Uno aprende a reconocer que el movimiento de su ego 
está entretejido en el trabajo de las fuerzas creativas” (Kutzli, 1988b, p. 73). Este 
pensamiento lo comparte la maestra contemporánea Von Schiller quien identi-



158   Revista Jataí

fica la relación simbiótica entre línea-dibujante pues expresa que la línea toma 
una fuerza, una fuerza “que toma prestada su potencia de la energía de quien la 
dibujó” (Schiller, 2018, p. 17). 

Luego de compartir diferentes observaciones sobre la relación línea-dibu-
jante se puede sintetizar que la línea vivencia una fuerza externa que al mismo 
tiempo transmite al dibujante una vivencia interior que permite establecer por 
los movimientos de la línea una metáfora con los hitos biográficos del mismo, 
gestando una relación simbiótica.

Tras identificar la relación línea-dibujante, es el momento de apreciar la 
polaridad inscrita en la línea esta puede ser recta o curva, la polaridad posibilita 
que el practicante tenga una u otra experiencia sensible, base de esta concepción 
sobre la línea la comparte Rudolf Steiner, en la cita compartida por Lameirão:

En toda formación terrenal existe una polaridad básica: líneas 
rectas y líneas curvas. Rudolf Steiner caracteriza lo recto como 
la expresión anímica del pensar y lo curvo como la expresión 
anímica del querer. La actividad del alma es contraria a la for-
ma: la cabeza, redonda, desempeña la función del pensar ex-
presada por la línea recta. Los miembros, radiales, realizan la 
voluntad expresada por la línea curva. Así pues, su indicación es 
partir de estos dos polos que forman el todo (Lameirão, 2016, 
p. 20). 

Bajo el marco de esta cita de Steiner vemos las reflexiones de algunos au-
tores que exponen las diferencias  en la cualidades de la línea recta y curva, Kutzli 
comparte una idea sobre la relación anatómica del ser humano y la línea para así 
poder evidenciar como la línea es producto de una vivencia anatómica e interior 
del dibujante, pues declara lo siguiente “tu propia rectitud dentro de tu propio 
cuerpo que eres capaz de experimentar y por tanto crear constantemente verti-
calidad en tu entorno” (Kutzli, 1988b, p. 72). Por su parte Luciana Betti quien dice 
“la línea recta es rápida, se centra en su dirección, en su destino, nada la desvía 
de su objetivo. La curva sueña, se pierde, baila, es imprevisible y requiere energía 
para realizar sus meandros” (Betti, 2013, p. 115). Mientras Kandinsky fórmula que 
existen tres posibilidades de movimiento en la línea, las cuales enuncia en su libro 
Punto y línea sobre el plano, que son: recta, curva y la unión entre ellas que es 



Diseño de formas    159

nombrada como línea combinada.  Al tener diferentes voces sobre la polaridad 
recta-curva se aprecia la riqueza polisémica de la línea y cómo este elemento grá-
fico se enriquece en la interacción.  

1.1.1 El dibujo de formas como camino a la geometría

Para comprender el ddf bajo un marco matemático se puede iniciar un 
acercamiento a la obra del etno-matemático Paul Gerdes, quien identifica en 
pueblos de Angola dibujos llamados Sona y Lusona, los cuales tienen en su cons-
trucción un principio geométrico, además, de ser una herramienta para compartir 
información que se encuentra sintetizada a modo de iconos, en su proceso inves-
tigativo identifica el algoritmo y movimiento de construcción de estos dibujos de 
formas. Su investigación no queda solo en el territorio angoleño, sino que busca 
otras latitudes del mundo para así apreciar sus semejanza y diferencias entre ico-
nos, este libro se titula Estudios Comparativos (2014) es en este documento don-
de se identifica el origen de algunos diseños que Kutzli presenta en su obra Diseño 
de formas compuesta en 3 volúmenes, como se presenta en la siguiente tabla. 

Tabla 1 – Encuentros entre el diseño de formas y la obra de Gerdes

Patrón superior: egipcio
Patrón inferior: angoles

Patrón: egipcio

Fuente: Geometría Sona de 
Angola, Paulus Gerdes, p.30

Fuente: Geometría Sona 
de Angola, Paulus Gerdes, 
p.30

Fuente: El dibujo de 
formas, Rudolf Kutzli, 
p. II-12, Tomo 1



160   Revista Jataí

Como se evidencia en la tabla al realizar una comparación de los diseños y 
su origen geográfico y bibliográfico, notamos que los diseños son los mismos solo 
cambia su grado de rotación, probablemente cada diseño tiene un significado, 
pues del patrón egipcio indica Gerdes surge del escarabajo, algo muy valioso es 
como la obra del etno-matemático brinda un contexto y origen de los diseños que 
comparte Kutzli en Diseño de formas V1-3. El rastreo visual que realiza Gerdes 
sobre los diseños sona y su simbolismo, va de la mano con lo compartido por ma-
estras investigadoras contemporáneas de la pedagogía Waldorf-Steiner.

El tema de los grafemas indígenas está íntimamente relaciona-
do con el pensamiento amerindio de la humanidad, teniendo 
su origen en un plano sobrenatural y cosmológico universal y 
una función concreta y particular durante la trayectoria biográ-
fica de cada individuo, en el sentido de inserción en la sociedad 
y para el desarrollo individual (Rotermund, 2021, p. 15).

Mientras Schiller aprecia como la línea actúa como un medio de expresión 
de la vida: “La línea y el ornamento [...] son elementos que se mueven, que no 
actúan en el sentido alegórico o simbólico que a menudo se les atribuye, sino que 
tienen identidad y contenido por sí mismos. Comprender su expresividad puede 
ser eficaz en la vida cotidiana” (Schiller, 2018, p.10).

En el caso de Colombia, los investigadores Luz M. Gutiérrez, Viviana Gutiér-
rez y Manuel A. Torres, en su libro Diseño iconográfico (2013), realizan una reco-
pilación de imágenes de trabajos artísticos precolombinos, donde se refieren a la 
existencia de una tradición iconográfica “los lenguajes estéticos vistos a través de 
los objetos etnográficos se presentan como una forma de escritura y logográfica 
en la transmisión de ideas, imágenes y pensamientos complejos” (Gutiérrez, Gu-
tiérrez, & Torres, 2013, p. 6). Los pueblos ancestrales plasmaron estas imágenes 
con diferentes técnicas artísticas “alentados por un lenguaje de símbolos donde 
intervino el factor compositivo de los elementos iconográficos. Al atender los cri-
terios morfológicos que, culturalmente nos muestra diversidad en el manejo de 
formas, las proporciones, los espacios y los cromatismos” (Gutiérrez, Gutiérrez, & 
Torres, 2013, p. 6). Muestra de ello es la aplicación de la geometría para generar 
iconos que mantengan los saberes impresos sobre la materia, así lo expresa Gu-
tiérrez:



Diseño de formas    161

La importancia que tiene la geometrización de las constelacio-
nes como modelos cósmicos y divinos esenciales, no solo en el 
conocimiento de la naturaleza y los ciclos de renovación, sino 
también en la creación artística, en los procesos iconográficos…
La geometría sagrada resulta ser el medio chamanístico por ex-
celencia para codificar el lenguaje, representar simbólicamente 
el mundo y delinear experiencias ontológicas de transmutación 
(Gutiérrez; Gutiérrez; Torres, 2013, p. 206).

1.2 Currículo 

La base de la escuela, de un espacio educativo es el currículo, siendo este 
el documento rector que orienta un proceso formativo desde los saberes y los 
medios que se aplicarán para cumplir con el objetivo. Por ello, es importante iden-
tificar las definiciones que algunos investigadores han desarrollado y como se co-
necta con la ley de Educación de Colombia, en este sentido la investigadora Silva 
declara que la constitución del currículo “está basado en la cultura dominante: 
se expresa en el lenguaje dominante, es transmitido a través del código cultural 
dominante” (Silva, 1999, p. 14). Por su parte Mangedzo expresa lo siguiente: 

Mediante el curriculum se ejerce el poder, dado que se intenta, 
deliberadamente, orientar las posibles conductas de terceros: 
los alumnos, al pretender que éstos alcancen posibles com-
portamientos o resultados. El currículo en su estructura misma 
gobierna las posibilidades presentes y futuras de las personas 
y, por ende, está ejerciendo poder (Magendzo, 1986, p. 116).

Desde el Estado colombiano, se define el currículo en la Ley de Educación, 
Ley 115 de 1994, Titulo IV, Cap. 2, Art. 76 como el “conjunto de criterios, planes 
de estudio, programas, metodologías, y procesos que contribuyen a la formaci-
ón integral y a la construcción de la identidad cultural” (Ministerio de Educación, 
2000, p. 17). Al tener claro el compendio de información que habita en el currícu-
lo, Magendzo comparte el objetivo de un currículo, “el currículo académico tiene 
como propósito primordial asegurar la transmisión de la cultura universalmente 
acumulada a las generaciones nuevas” (Magendzo, 1986, p. 29). Para la debida 
planeación e implementación del currículo, en la Ley de Educación de Colombia 
se enuncia el reconocimiento de la autonomía escolar, con él se da libertad a las 



162   Revista Jataí

instituciones educativas para el desarrollo del currículo. El currículo siempre debe 
estar en proceso de crítica para generar preguntas que acerque a la institución 
a lograr su objetivo de formación, en este sentido dice Jiménez “pasa por pre-
guntarnos cuál es el propósito de la formación que la institución escolar celebra, 
además, cuáles son las formas específicas que se utilizan para alcanzar dicho pro-
pósito” (Jiménez, 2001, p. 45).

En el marco de Colombia, debe ejecutarse sobre la acción de la inclusión de 
la diversidad pues en su Constitución está declarado multiétnico y pluricultural, 
de manera que las instituciones no gesten tácitamente una práctica educativa 
segregadora “negar la diferencia existente en nuestras regiones es hablar desde 
el lenguaje de la exclusión” (Jiménez, 2001, p. 48). Esta búsqueda va de la mano 
con el marco de la pedagogía Waldorf-Steiner evidenciado en un documento de 
guía del movimiento Waldorf, titulado: Características generales de la pedagogía 
Waldorf generado por el circulo de la Haya2. 

El currículum no es un apartado arbitrario de la pedagogía Wal-
dorf, sino un elemento constituyente. Señala directrices de en-
señanza esenciales cuya aplicación acorde a la edad refuerza el 
desarrollo de los niños y de los jóvenes, al reflejarse de mane-
ra inherente y estar compuesto de distintas materias en arcos 
conectados a lo largo de varios años de escolaridad. Está en 
constante desarrollo y tiene en cuenta la ubicación geográfica y 
cultural, así como las líneas de desarrollo políticas, generales y 
globales de la época (Foro Internacional de Pedagogía Waldorf/
Steiner, 2012, p. 2).

Esta declaración del círculo de la Haya brinda las pautas al movimiento 
Waldorf-Steiner para tener claro que su currículo debe responder al contexto 
donde se afinca la institución, por ello esta misión es para cada espacio pedagógi-
co que comparta esta pedagogía. Tal como Guerra y Bach en su artículo destacan 
que el currículo Waldorf-Steiner debe buscar la siguiente meta: “El principio rec-
tor más importante del currículo está vinculado al objetivo de presentar el mundo 

2. Hague Circle o Circulo de la Haya es una organización internacional que vela por la coop-
eración entre instituciones Waldorf como también por establecer el reconocimiento de las 
escuelas o jardines como una institución Waldorf. Disponible en: https://www.waldorf-inter-
national.org/haager-kreis-internationale-konferenz-fuer-steiner-waldorf-paedagogik/.



Diseño de formas    163

a los niños y jóvenes de manera que, en esta construcción cognitiva, afectiva y 
volitiva, se pueda establecer una unidad con el mundo” (Guerra; Bach, 2018, p. 4). 
Esta declaración compartida por Bach y Guerra contribuye a establecer un trabajo 
constante sobre el currículo, estimular en los espacios académicos una mirada 
crítica que desde el lugar de Silva implica hacer lo vital, “lo importante no es de-
sarrollar técnicas de cómo hacer el currículo, sino desarrollar conceptos que nos 
permitan comprender lo que el currículo hace” (Silva, 1999, p. 13). El modo crítico 
de actuar quizás haya permitido compartir a Guerra y Bach la situación actual de 
movimiento pedagógico Waldorf-Steiner. 

El currículo se constituyó originalmente dentro de una perspec-
tiva profundamente cualitativa, que no corresponde a las nece-
sidades contemporáneas de formación humana acelerada, que 
puede caer en el lugar común de la superficialidad. La acelera-
ción de la expansión del movimiento Waldorf acaba reforzando 
una perspectiva conservadora distorsionada de sus fundamen-
tos teóricos y prácticos (Guerra; Bach, 2018, p. 867).

La situación contractual compartida por Guerra y Bach genera nuevas pre-
guntas sobre cómo promover el ejercicio de creación y renovación de los currícu-
los, pues el silencio o la preservación de una práctica pedagógica conservadora, 
solo alimenta una educación caduca, que no actúa acorde al momento histórico 
y cultural al que se enfrentan las nuevas generaciones. De tal manera, que mirar 
desde un punto de vista crítico3 el currículo puede establecer este instrumento 
institucional como guía para la generación de comunidad al apreciar todas las 
voces posibles dentro de la comunidad educativa, hasta llegar un día donde ma-
nifieste toda la comunidad educativa en su día a día la expresión del ideal ético-
-moral de la institución.

El currículo, potencia la voz de quienes no son escuchados, de quienes no 

3. La comprensión de la mirada crítica al currículo se da por la orientación de Abraham Ma-
gendzo, en su artículo Derechos humanos y currículo escolar, expresa como “La teoría crítica 
del currículum parte de la premisa de que las estructuras sociales no son tan racionales y 
justas como generalmente se piensa. Por el contrario, afirman, las estructuras sociales están 
creadas mediante procesos y prácticas distorsionadas por la irracionalidad, la injusticia y la 
coerción y tales distorsiones han calado muy hondo en nuestras interpretaciones del mundo” 
(Magendzo, 2002, p. 331). 



164   Revista Jataí

son visibilizados y quienes tienen preguntas o formas de vivenciar el mundo que 
no son las tradicionales, habituales, es el espacio para apreciar todas las miradas. 
El currículo ofrece situaciones incomodas para así generar planes con acciones 
que realmente impacten las diferentes formas que hay de ver el mundo y el sa-
ber, para que se entremezclen o se reconozcan, esta invitación la promulga Silva:

La teoría poscolonial evita formas de análisis que conciban el 
proceso de dominación cultural como una vía de mano única. 
La crítica poscolonial enfatiza, a la inversa, conceptos como 
hibridismo, traducción, mestizaje, que permiten concebir las 
culturas de los espacios coloniales o poscoloniales como el re-
sultado de una compleja relación de poder en el que tanto la 
cultura dominante como la dominada se ven profundamente 
modificadas (Silva, 1999, p. 67). 

El mestizaje posibilita formas de resolver o generar una comunidad institu-
cional que exprese a viva voz, no entre los tugurios, ni entre pasillos, sino que se 
aprecien realidades que han sido silenciadas históricamente. Magendzo habla de 
como “un currículo que le dé la espalda a la  diversidad de  nuevos y renovados 
temas  que emergen  constantemente, los desconozca y no tenga la capacidad 
de ir integrándolos al conocimiento disciplinario, está condenado, a mi parecer, a 
la  obsolescencia, a la impertinencia y a la irrelevancia” (Magendzo, 2002, p. 337-
338). La lucha del maestro, de la institución, de los centros formativos debe ser 
esta: gestar un currículo que integre y promueva la diversidad para que todo ser 
pueda expresarse y encontrarse con los otros. 

Un primer paso de este ejercicio renovador pedagógico en el marco Wal-
dorf-Steiner se desenvuelve en Brasil, en un encuentro entre maestros y maestras 
enuncian la siguiente declaración para promover la mirada crítica y atender a los 
tiempos actuales. 

La escuela Waldorf en Brasil está hablando de la brasilidade 
como una búsqueda de identidad, de volver a la raíz por me-
dio del reconocimiento de lo propio, entonces el currículo de 
la escuela Waldorf-Steiner es la herramienta que debe trans-
formarse para configurar una escuela con una postura crítica, 
poscolonial y antirracista, de no hacerlo se estará en contra 
de la misma escuela Libre-Waldorf-Steiner, en contra del ideal 



Diseño de formas    165

pedagógico, en contra de su principio humanista (Movimiento 
Waldorfantirracista, 2023, p. 3).

2. Metodología

2.1 Enfoque investigativo

Debido a la intención investigativa de generar conocimiento, la interpreta-
ción y el diálogo son acciones necesarias de ahí que el enfoque de paradigma sea 
hermenéutico y dialéctico, pues esta investigación se pregunta por los fundamen-
tos del diseño de formas en la escuela Waldorf-Steiner y su contextualización, lo 
cual implica desarrollar una recolección de datos compuesta por: documentos 
investigativos y entrevistas, que al ser cruzados generen una nueva comprensión 
del diseño de formas.

Para el desarrollo de la investigación se recurrió a la metodología del aná-
lisis de contenido (AC) desde la perspectiva de Krippendorff (1997), para indagar 
sobre los fundamentos del diseño de formas en la escuela Waldorf-Steiner. Este 
método es el adecuado pues el autor Krippendorff define el AC como “una téc-
nica de investigación destinada a formular, a partir de ciertos datos, inferencias 
reproducibles y validas que pueden aplicarse en su contexto” (Krippendorff, 1997, 
p. 28). Sumándose a este punto de vista se encuentra Ruiz Silva quien enuncia que 
el AC “es un conjunto de procedimientos que tiene como objetivo principal la pro-
ducción de un meta-texto analítico en el que se representa el corpus textual (in-
formación obtenida y producida en el proceso investigativo)” (Ruiz, 2006, p. 136).

2.2 Etapas de la investigación

Se abordó la estructura propuesta por Krippendorff en su obra Metodolo-
gía de análisis de contenido (1997), para así constituir una estructura metódica 
pertinente para llevar a cabo la investigación. 



166   Revista Jataí

2.2.1 Primera etapa, exploración bibliográfica, identificación de antecedentes, 
elaboración de la situación problema

En esta etapa se formuló el problema de investigación que gira en torno a 
la clase de diseño de formas, una asignatura de la pedagogía Waldorf-Steiner. Se 
identificó, en un primer rastreo de información el siguiente compendio de biblio-
grafía: Diseño de Formas por Rudolf Kutzli (1988), Pintura y Dibujo de 1° a 8° curso 
escolar (2014) y Diseño de formas de 1 a 4 curso escolar: Manual para maestros 
y padres (2021). De manera paralela se identifica el trabajo del etno-matemático 
Gerdes, quien realizó una vasta investigación sobre los diseños sona y lusona de 
Angola que son diseños con bases geométricas. Por último, se encontró la investi-
gación de la autora Luz Myriam Gutiérrez en su obra Diseño iconográfico: culturas 
precolombinas de Colombia.

2.2.2 Segunda etapa, análisis de antecedentes investigativos

Se rastrearon los antecedentes investigativos sobre el diseño de formas, 
donde se encuentra la investigación de la entrevistada C y gracias a ella se logra 
establecer contacto con tres maestras brasileñas: Entrevistada A, Entrevistada B 
y Entrevistada D, quienes han llevado a cabo investigaciones y estudios sobre el 
diseño de formas.

2.2.3 Tercera etapa, construcción de instrumentos 

Se establecen los canales de comunicación con las maestras para ser entre-
vistadas, de manera paralela se generó un instrumento de recolección de datos, 
el formato de entrevista. La elaboración de las entrevistas se desarrolló a partir 
del conocimiento y desconocimiento sobre el diseño de formas, junto al estudio 
de la obra de Niederhauser, que comparte los principios del dibujo de formas.



Diseño de formas    167

2.2.4 Cuarta etapa, recolección de la información

Para la recolección de datos se aplicaron tres herramientas: entrevistas, 
identificación de obras teóricas y la elaboración de una propuesta visual de di-
seños de dibujo de formas basados en la iconografía indígena de Colombia usan-
do como acervo la obra de Gutiérrez.  

Entrevistas: Se establecieron tres versiones de entrevistas semiestructura-
das, siendo producto de la afinación de la herramienta. La modalidad de ejecuci-
ón de las entrevistas fue de virtualidad sincrónica.

Las maestras entrevistadas son: 

Documentos corpus textual: El acervo documental es producto de las en-
trevistas y los presaberes del investigador:

  Tabla 2 – Maestras entrevistadas



168   Revista Jataí

Documentos personales:  Se desarrolló una propuesta visual de diseños 
de dibujo de formas basados en las iconografías indígenas que comparte Myriam 
Gutiérrez en su libro Diseño Iconográfico Culturas Precolombinas de Colombia 
(2013).

2.2.5 Quinta etapa, procesamiento y análisis de la información

Para iniciar esta quinta etapa, es relevante apreciar la definición aplicada al 
dato este es entendido como la “unidad de información registrada en un medio 

Tabla 3 – Textos recopilados sobre el dibujo de formas

Fuente: Elaboración propia



Diseño de formas    169

duradero, que se distingue de otros datos, puede analizarse mediante técnicas 
explícitas y es pertinente con respecto a un problema determinado” (Krippendor-
ff, 1997, p. 76). Para seleccionar los datos se cumple un protocolo de dos momen-
tos para determinar la unidad de registro:

- Unidades de muestreo, son aquellos datos que presentan la realidad in-
vestigada, los cuales pueden ser adquiridos por diversas herramientas de datos 
lingüísticos recolectados con: secuencias de artículos, intercambios internaciona-
les de carácter oficial, documentos personales, transcripciones de entrevistas, o, 
unidades físicas como libros. 

- Selección de unidades de Registro, en este momento es donde se inició 
una reducción de las unidades de muestreo para establecer unidades de registro4 
que son fragmentos de las unidades de muestreo que pasan por el filtro de códi-
gos de origen deductivo o inductivo.

 Los códigos deductivos que filtraron las unidades de muestreo son: 
- Currículo, es la identificación de todo fragmento donde se denote el plan 

de estudios de la asignatura de dibujo de formas.
- Enseñanza, entendido como todos los momentos o acciones que se cir-

cunscriben al acto de enseñar: lúdica, metodología y didáctica. 
 - Contextualización, se agregan los fragmentos que enuncian relación con 

la renovación, ampliación o contextualización del plan de estudios de diseño de 
formas.

- Fundamentación, en esta carpeta se agregan todos los segmentos de las 
entrevistas donde se trate directamente los saberes técnicos del diseño de for-
mas.

2.2.6 Organización de los segmentos según la herramienta de recolección de 
datos

Se organizan todas las entrevistas con el nombre de las entrevistadas y el 
número del encuentro, luego se desarrolla el montaje de las entrevistas y de los 
libros en el software MAXQDA, para iniciar la codificación. Al tener los documen-

4. Se entiende por unidad de registro “el segmento especifico de contenido que se caracteri-
za al situarlo en una categoría determinada” (Holsti, 1969, p. 116).



170   Revista Jataí

tos organizados se desarrolla un árbol de códigos (códigos deductivos) para filtrar 
en el momento de la codificación.

Este sistema de códigos contiene en su interior subcódigos los cuales son 
cualidades inscritas en el código. Tercer paso, al tener el árbol de códigos organi-
zado, se inició la selección de fragmentos de cada una de las entrevistas y libros 
que tengan relación con los códigos y como producto el software MAXQDA gene-
ra una tabla de resumen de cada uno de los códigos que contienen los fragmentos 
seleccionados.

En esta tabla (Figura 2) se puede observar cómo se discriminan las unida-
des de registro de las entrevistas según su código o subcódigo y su presencia en 
cada documento raíz donde se hallan los segmentos de códigos salidos de las en-
trevistas, en la segunda columna se encuentran los fragmentos que corresponden 
al código, por último, la tercera columna es el resumen, producto de una obser-
vación realizada por el investigador que procura unificar todos los fragmentos del 
código seleccionado en la primera columna. 

 La generación de resumen de los libros se elaboró a partir de la herramien-
ta de memos debido a que los libros fueron digitalizados como imagen, de mane-
ra que el software no lo reconoce como texto y por ello se genera un compendio 
de interpretaciones y reflexiones en torno al código o subcódigo. 

Al tener toda la información de los libros reunida en memos donde se vin-
culan segmentos de códigos junto al nombre y página del libro, y al exportar esta 
información se genera un documento en Excel con el compendio total de memos 
que discrimina toda la información. 

Figura 1 – Árbol de código en MAXQDA

Fuente: Software MAXQDA



Diseño de formas    171

Fu
en

te
: S

oft
w

ar
e 

M
AX

Q
DA

Fi
gu

ra
 2

 –
 T

ab
la

 d
e 

re
su

m
en

 d
e 

la
s e

nt
re

vi
st

as



172   Revista Jataí

3. Análisis cuantitativo 

En esta sección del documento se presenta a modo de síntesis el análisis 
cuantitativo de los datos recolectados por medio de los instrumentos de reco-
lección: entrevistas y bibliografía acerca del diseño de formas. Donde se analiza-
ron los datos por medio del software MAXQDA a partir del árbol de categorías 
(códigos deductivos): currículo, contextualización, fundamentación y enseñanza. 
Al tener toda la información codificada se realiza una revisión cuantitativa de la 
información recolectada de: entrevistas y bibliografía, y en consecuencia estable-
cer una observación panorámica sobre esta asignatura artística enfocada en los 
cuatro códigos deductivos.

3.1. Análisis cruzado de las entrevistas y del corpus bibliográfico 	

En la primera parte del análisis se realiza una organización de las frecuen-
cias de cada uno de los códigos, para poder identificar su presencia discriminando 
el instrumento de recolección.	

Al observar la tabla 4 se evidencia que el código contextualización tiene 
una baja frecuencia en la bibliografía y una mayor concurrencia en las entrevistas; 
en una segunda observación de la tabla 4 se identifica una mayor cantidad de 
segmentos en el instrumento que es la entrevista, por lo cual se puede asumir 
que las entrevistadas reconocen esta problemática. Otro de los códigos donde se 
aprecia una mayor diferencia es el código enseñanza donde la diferencia casi tri-

Tabla 4 – Frecuencia total códigos

Fuente: Elaboración propia



Diseño de formas    173

plica la cantidad de segmentos de la bibliografía. En los demás códigos: currículo 
y fundamentación, no existe una diferencia significativa. 

Tras apreciar las frecuencias de los códigos es importante resaltar que en 
las entrevistas se ven diferencias en los códigos: contextualización y enseñanza 
debido a que las maestras continúan en su labor educativa en diferentes niveles 
de enseñanza y, por ende, la problemática actual del plan de estudios de la pe-
dagogía Waldorf-Steiner es un tema que presenta una presencia mayor que en el 
corpus bibliográfico. Mientras en los dos códigos restantes, currículo y fundamen-
tación, la frecuencia es similar.

3.2 Análisis cuantitativo sobre el código Fundamentación 

A partir de ahora empieza un ejercicio de observación de dos códigos: Fun-
damentación y Enseñanza. Inicio con el código Fundamentación, en este se puede 
evidenciar las frecuencias de los subcódigos inmersos en el código.  En este código 
se identifica una afluencia de datos que permiten generar subcódigos que son 
una cualidad inscrita en el código, por ejemplo, en Fundamentación surgen los 
subcódigos de la siguiente manera:

1. Dibujo de formas
	    a. Dibujos de Formas como lenguaje 
	    b. Cuerpo 
	    c. Finalidad o beneficios 

Figura 3 – Comparación frecuencia de códigos deductivos

Fuente: Creación propia



174   Revista Jataí

2. Línea y Movimiento 
A continuación, se presentan las frecuencias en cada subcódigo segregan-

do el instrumento de origen del dato.

En estas dos imágenes se puede evidenciar que el subcódigo Línea y Mo-
vimiento es importante, conteniendo una cantidad considerable de segmentos o 
unidades registro, que distan bastante de los demás subcódigos, seguido por el 
subcódigo Finalidad o Beneficios, estos segmentos resultan ser inesperados den-
tro del proceso de codificación, ya que permite ver que esta asignatura no solo se 
fundamenta en el trabajo del movimiento armónico de la línea, sino también abre 
la posibilidad de apreciar las bondades de esta práctica artística. En tercer lugar, 
surge el subcódigo Cuerpo, el cual dilucida la relación entre la línea y la corporali-
dad; por último, existe una relación entre el ddf y el lenguaje, donde se empieza 
a edificar una relación entre lo simbólico que se expresa en el icono o el diseño 
abriendo la posibilidad de reconocer este arte como una producción cultural.   

Figura 4 – Fundamentación, Frecuencias, libros

Fuente: Esquema generado por MAXQDA

Figura 5 – Fundamentación, Frecuencias entrevistas

Fuente: Esquema generado por MAXQDA



Diseño de formas    175

En la tabla 5 se comparte los valores totales de las frecuencias de los sub-
códigos. Sin distinguir el instrumento de origen se puede identificar las tendencias 
de los segmentos, primero con el subcódigo línea y movimiento le corresponde 
un 40,15%, por ello se puede hablar que en este análisis el concepto a definir es 
la línea, y luego ir determinando la riqueza que tiene en su interior este elemento 
gráfico, ya que se profundiza en la polaridad que en ella habita: curva-recta; mien-
tras surgen otras características de este elemento gráfico: el movimiento, el ritmo 
y la relación entre el color-línea, esto permite que se geste una mirada objetiva y 
precisa sobre la línea pues se puede estudiar varias de sus variables. 

El segundo subcódigo, llamado finalidad y beneficios, tiene una presencia 
del 19% siendo un subcódigo que no se pronosticaba, resultó tener una presencia 
considerable ya que describe los beneficios que genera la práctica de este arte 
que no solo se circunscribe a lo artístico sino a otros aspectos como lo ético y cor-
poral demostrando que la enseñanza de este saber no está atada a la producción 
visual por medio de la línea.

En el tercer lugar se ubica Dibujo de formas, con el 17,3%, en estos frag-
mentos se hallan las definiciones sobre esta asignatura según cada autor o en-
trevistada y en los últimos dos puestos se encuentran dos subcódigos que emer-
gieron que son: ddf como lenguaje con 13,13%, en este código se puede mostrar 
la simbología inmersa en el movimiento de la línea y Cuerpo con 10,42%, el cual 
identifica como el cuerpo es un protagonista en la práctica de este arte. Estos úl-
timos subcódigos son ocurrencias que surgen dentro del proceso de codificación 

Tabla 5 – Frecuencia total subcódigos Fundamentos

Fuente: Creación propia



176   Revista Jataí

donde empieza a identificarse como la didáctica atraviesa la corporalidad de los 
practicantes y del ejercicio docente.

3.3 Análisis cuantitativo sobre el código enseñanza 
 

En este segmento del análisis se busca presentar como en el código En-
señanza surgen tres subcódigos de manera inductiva por la temática que presen-
tan los segmentos codificados, los subcódigos son:

•	 Metodología, entendido como el proceso metodológico para enseñar 
el diseño de formas, 

•	 Lúdica, estrategias sensibles que posibilitan la enseñanza del diseño 
de formas y,

•	 Didáctica, técnicas que promueven la enseñanza de la clase de diseño 
de formas. 

En el proceso de codificación de los subcódigos se puede contemplar como 
las frecuencias son más altas en las entrevistas, lo cual fortalece la relación entre 
el oficio de las entrevistadas mientras los libros no se enfocan en desenvolver el 
proceso de enseñanza, tal como se refleja en la figura 6. Esta observación denota 
que la lúdica es una metodología que han trabajado las maestras, donde buscan 
experiencias sensibles para compartir el saber con los estudiantes, de manera si-

Figura 6 – Comparación de la frecuencia de los subcódigos de Enseñanza

Fuente: Elaboración propia



Diseño de formas    177

milar ocurre con el subcódigo metodología, y en lo que se refiere a la didáctica, 
se encuentra cerca en cantidad de segmentos en ambos instrumentos de reco-
lección de datos. Por ende, puede concluirse que los códigos enseñanza y lúdica 
expresan su recurrencia gracias a la actividad profesional de las entrevistadas. 
Esta situación, que se evidencia en los subcódigos enseñanza y lúdica, abre la po-
sibilidad de generar proyectos en torno a la lúdica del diseño de formas, para que 
esta asignatura no genere un nuevo vacío literario, ya que es momento de indagar 
para generar procesos de creación de productos literarios para que los saberes no 
se pierdan en el tiempo o entre los pasillos de una escuela. 

3.4 Análisis cualitativo del código deductivo contextualización 

En el marco de la escuela Waldorf-Steiner se desarrolla la enseñanza del 
diseño de formas, una asignatura artística que trabaja el movimiento, que se for-
talece desde la estrategia lúdica  basada en vivencias corporales, los diseños de 
formas usados a lo largo de los años han sido obra de Niederhauser, Steiner, Kut-
zli, Le Guerranic o Kranich quienes hacen uso de  iconografía de pueblos antiguos 
de Europa o el mundo Clásico Antiguo, la pregunta de esta investigación es sobre 
cuál es el proceso para generar una propuesta visual de diseño de formas para 
Colombia. 

Luego de la lectura de cada uno de los libros que componen el acervo bi-
bliográfico de esta investigación se identificó el escaso desarrollo de una propues-
ta pedagógica sobre la iconografía de pueblos latinoamericanos, muestra de esta 
situación se observa en el plan de estudio Kutzli que comparte en el tomo 2 de 
Diseño de formas se puede divisar que no hay un apunte sobre la integración de 
iconografía de los pueblos ancestrales del territorio donde habita la escuela. Por 
lo cual se evidencia en esta propuesta pedagógica de Kutzli que los saberes pro-
puestos es el movimiento que requieren practicar para cada edad.  Mientras en 
los textos de Maurice Le Guerrannic no se expresa en ningún momento algún co-
mentario sobre la iconografía de los pueblos ancestrales de latitudes fuera de Eu-
ropa, pero si indaga sobre el significado de la línea según el movimiento que ella 
expresa. En la revisión de los libros de diseño de formas, solo la obra de Schiller 
expresa la búsqueda por el desarrollo de una propuesta pedagógica del territorio 



178   Revista Jataí

donde está la escuela, y las comunidades aborígenes. 
Luego de revisar los libros de diseño de formas y evidenciar la escaza infor-

mación sobre la contextualización del ddf, se aprecia lo opuesto en las entrevistas 
pues primero se debate si la palabra adecuada es contextualizar, de manera que 
se debate con las cuatro maestras cuál sería el término: renovación, ampliación o 
contextualización. 

Todo empieza con la sentencia compartida por Rotermund sobre el no ol-
vidar el principio del diseño de formas: “la esencia de ser lo recto y lo curvo siem-
pre serán el movimiento y la huella del movimiento” (Tabla Contextualización, 
Pos. 1). A este principio se une Entrevistada D, quien expresa que el ddf se basa en 
unos principios nombrados como arquetipos: ritmo, polaridad, centro-periferia y 
cruces, además, comparte Entrevistada D que no debe referirse al término reno-
vación o contextualización de la asignatura sino ampliación “así que no creo que 
la renovación sea necesaria porque estos principios son muy relevantes. Son muy 
arquetípicos, así que no siento la necesidad de renovarlos. Siento que podría ha-
ber una ampliación” (Tabla Contextualización, Pos. 1). Entrevistada D indica que 
se debe referir a la ampliación debido a que estos principios del diseño de formas 
que fueron compartidos por Entrevistada C son los que actúan como fundamen-
tos de la asignatura, por ende, se está ampliando la propuesta pedagógica.  

La maestra Entrevistada A dice que no se debe hablar de una contextuali-
zación ya que “por qué quieres descolonizar porque la geometría [está] en todo el 
mundo la geometría es universal” (Tabla Contextualización, Pos. 1). Por ende, se 
debe hablar desde lo universal del diseño de formas, un arte que siempre ha esta-
do presente en todas las culturas de la humanidad, mientras la maestra Entrevis-
tada C expresa que “para descolonizar el currículo Waldorf, es necesario hacer la 
recolección con los pueblos originarios” (Tabla Contextualización, Pos. 1). 

Entrevistada D tiene una postura que se asemeja a Entrevistada A “en 
otras palabras, cómo unimos perspectivas tan diferentes o cómo unimos lo que 
somos capaces de percibir observando la naturaleza y observando los movimien-
tos, así que lo veo más como una ampliación que como una renovación” (Tabla 
Contextualización, Pos. 1).

Por lo cual para desarrollar una propuesta de ddf para Colombia inspirada 
en la iconografía de los pueblos ancestrales es vital mantener presente los prin-



Diseño de formas    179

cipios de esta asignatura, siendo vital también la disposición de los maestros al 
desarrollar un dibujo vivo y no una copia muerta. La pregunta no habita en la 
palabra: contextualizar, más bien se centra en no olvidar el principio epistemoló-
gico del ddf, para ampliar la mirada, sin embargo es oportuno realizar una mirada 
crítica sobre la pedagogía Waldorf-Steiner en Latinoamericana.

La maestra Entrevistada A esboza como se puede desarrollar la propuesta 
pedagógica de esta asignatura de manera armónica y coherente con el currículo 
Waldorf-Steiner: 

Dibujar formas, por ejemplo, los pueblos nativos de cada regi-
ón de Brasil, que es un país enorme, son diferentes. Así que no 
puedo decir, hacer esta investigación en su región a continuaci-
ón, […] en el quinto año cuando se hace todo el país, entonces 
tenemos una multiplicidad de posibilidades (Tabla Contextuali-
zación, Pos. 1).

En quinto grado se empieza a reconocer la historia del país donde está in-
mersa la escuela y se suma Entrevistada C, quien comparte:

En cuarto año en el currículo es historia local, es importante 
que conozcamos la cultura local, los pueblos de cultura local, 
después en quinto año, son geografía de Brasil entero, apare-
cen grafismos de país, luego formas de América, en séptimo el 
mundo entero (Tabla Contextualización, Pos. 1).

Entrevistada C explica que esta situación se puede dar antes, en el cuarto 
grado cuando se estudia la historia local, esta es la posibilidad para que en la cla-
se de diseño de formas se comparta la iconografía indígena que corresponde al 
territorio.  Por su parte Entrevistada D comparte que es importante realizar un 
ejercicio de dibujo de formas inspirado, o que tome diseños de pueblos antiguos 
“una vez que estudias el plan de estudios, una vez que estudias antropología, 
empiezas a imaginar cómo desarrollar ejercicios para esas edades, es obvio que 
necesitas tener un conocimiento profundo del diseño de la forma” (Tabla Contex-
tualización, Pos. 1). Por lo tanto, la enseñanza debe tener claro el conocimiento 
antropológico y conocer los saberes correspondientes de cada grado para no caer 
en la imitación.  



180   Revista Jataí

Los saberes compartidos en la escuela Waldorf al tener una relación antro-
pológica responden a vivencias que corresponden a la edad del estudiante, por 
ello la maestra Schiller comparte en su libro “en las artes visuales, la exploración 
de áreas culturales pasadas en quinto grado amplia los horizontes de los niños 
y representa a los jóvenes sus raíces” (Schiller, 2018, p. 164). El currículo desde 
la mirada de Schiller, Entrevistada A y Entrevistada C presenta la posibilidad de 
compartir el reconocimiento de las raíces culturales de los estudiantes a partir de 
los grados 4 y 5 de primaria, por ende, la ampliación de esta asignatura responde 
a una necesidad anímica de los estudiantes para encontrarse con sus raíces.  

Al evidenciar que la ampliación de esta asignatura centrada en el territorio 
da respuesta a una búsqueda por las raíces culturales, surge la primera pregunta 
sobre el cómo compartir un saber teniendo en cuenta la pertinencia de un saber 
situado, es decir reconociendo los dibujos de los pueblos. Entrevistada C expresa 
“el maestro debe reconectar las raíces espirituales del continente, primero reco-
nocerse, reconocer el pueblo que habita luego intentar aprender, cómo surgen 
las fuerzas del pensar” (Tabla Contextualización, Pos. 1). 

Entonces el primer paso es el interés del maestro por comprender este 
saber e indagar sobre el significado de cada uno de los iconos que se aplicará en 
la asignatura. No puede ser entonces un saber impostado, por ello Entrevistada C 
expresa “me imagino, creo, entiendo, que no deberíamos hacer ese gráfico con 
los niños copiando, sino que cada profesor que practique e investigue los gráficos 
indígenas, se empapará de ellos, se sumergirá en ellos” (Tabla Contextualización, 
Pos. 1). No se puede establecer una entrega que sea solo una réplica de algo ob-
servado, pues tenderá a perder sentido, dice Entrevistada C, la botánica también 
puede ser el inspirador de formas por ejemplo las plantas “tienen un crecimiento 
detrás de su forma, un crecimiento, una forma de crecimiento. Esto ayudaría a 
contextualizar el dibujo de formas basado en la botánica” (Tabla Contextualiza-
ción, Pos. 1). 

Para finalizar, el trabajo del desarrollo de una propuesta de ampliación 
del diseño de formas enfocado en la manifestación de iconografía indígena de 
Colombia requiere de un respeto por los fundamentos epistemológicos de esta 
asignatura, no olvidar que responde a la búsqueda del estudiante por sus raíces 
culturales, además, de manera paralela el maestro debe tener una entrega since-



Diseño de formas    181

ra para poder descubrir las fuerzas, mensajes que traen consigo las iconografías 
para adaptarlas de una manera viva a la escuela que es producto de la práctica 
constante que da la repetición consciente que alimenta la voluntad y una entrega 
lúdica llena de sentido para los estudiantes. 

Es la ampliación del dibujo de formas una invitación a iniciar un nuevo ca-
pítulo en la historia de esta asignatura y de la pedagogía Waldorf, pues se pudo 
evidenciar en la investigación la escasa información referente a la ampliación del 
dibujo de formas enfocado por cada país, siendo esta propuesta un acercamiento 
al origen cultural de cada pueblo o nación. Este tema de investigación es un tema 
contemporáneo que requiere nuevas voces, pues como también se evidencia en 
esta investigación existen pocos estudios o pesquisas sobre esta asignatura. 

Es de suma importancia tener en cuenta el momento histórico que vivimos 
donde la tendencia es la inmigración, la movilidad humana, la visibilización de 
las minorías, como también el encuentro entre culturas. La investigación de esta 
asignatura en todo el planeta va a promover un camino de autorreconocimiento 
de las raíces culturales, como también la universalidad de esta expresión humana 
puede ser un puente que acerque un pueblo con otro y que, desde su expresión 
visual, desde su movimiento se puedan reencontrar los pueblos y que también 
sea el camino del encuentro con las raíces culturales de cada ser que práctique 
este arte. 

4. Propuesta visual de diseños de formas inspirados en la iconografía de pue-
blos originarios de Colombia

La propuesta visual que se desarrolló en esta investigación toma como insu-
mos visuales la publicación: Diseño Iconográfico, Culturas Precolombinas de Colom-
bia (Gutiérrez; Gutiérrez; Torres, 2013) en la cual se presenta un compendio de cre-
aciones de varios pueblos precolombinos de Colombia. Los diseños precolombinos 
que inspiraron los diseños de formas de esta propuesta visual, desde la mirada de 
Gutiérrez, son regidos por relaciones etno-astronómicas, presentando una relación 
con la constelación de Orión, esto se evidencia en la forma de reloj de arena.

La propuesta está organizada según el arquetipo que predomina en cada for-
ma. 



182   Revista Jataí

Figura 8 – Centro-periferia Nariño

(Gutiérrez, Gutiérrez, Torres, 2013, p. 82)
Cultura Nariño

4.1 Polaridad

Esta forma es elaborada siguiendo el arquetipo de la polaridad, la cual pue-
de ser entendida como la generación de simetrías.

4.2 Centro-periferia

En las formas que prima el centro-periferia, se puede observar como todo 
movimiento tiene un ritmo que va de adentro hacia afuera, donde no importa si 
el centro es marcado por el cruce de líneas como también es un centro tácito que 
implica un centro que brinda equilibrio a la forma como se ve a continuación. 

Figura 7 –  Polaridad Quimbaya 3

(Gutiérrez; Gutiérrez; Torres, 2013, p. 20)
Cultura Quimbaya.



Diseño de formas    183

4.3 Cruces

Los diseños de formas que manifiestan cruces son las que brinda la posibi-
lidad de identificar el arriba y debajo del cruce de la línea, dando la sensación de 
ser un tejido, que en la práctica permite al niño o dibujante ser más consciente en 
los puntos donde se realizan cortes tangenciales que brindan a la forma equilibrio 
y armonía. 

Conclusiones 

•	 En la interpretación cualitativa de los datos se pudo evidenciar como 
los principios metodológicos de la enseñanza: compartir el movimien-
to desde una experiencia sensorial, practicar sobre un soporte el mo-
vimiento para ir interiorizando el movimiento y, por último, registrar 
el diseño en el cuaderno de diseño de formas, son los pasos para la 
generación de la  secuencia que puede estar presente en la enseñanza 
de esta asignatura, mientras la lúdica brinda una amplitud de estra-
tegias que se enfocan en la vivencia física y sensitiva del movimiento. 

•	 Se observó cómo hay métodos de dibujo donde se pierde la intención 
del ddf, que es cuando se dibuja una mancha y no el movimiento de la 
línea debido al grosor de la herramienta con la cual se dibuja, tal como 
lo comparte Kutzli: “el elemento artístico del dibujo de formas es la 
línea como huella de un movimiento” (Kutzli, 1988a, p. C). Al hacer 

Figura 9 – Cruce Nariño

Gutiérrez; Gutiérrez; Torres, 2013, p. 75). 
Cultura Nariño.



184   Revista Jataí

solo de crayolas y tizas no se exploran distintas formas de compartir 
el movimiento o no se reflexiona sobre la búsqueda del ddf, solo se 
quedan en el uso de la pizarra de manera reiterativa dejando a un lado 
el cuerpo. 

•	 La línea es un elemento de expresión propicio para pensar la escritura, 
una escritura que inicia con la creación de ideogramas, o, pictogramas. 
Sin embargo, también puede pensarse que el ddf guarda en su inte-
rior saberes o ideas, estos saberes según Lameirão “antiguamente se 
expresaban a través de ritmos, ya que estos están relacionados con 
el pulso y la respiración” (Lameirão, 2016, p. 83). La línea es regida 
por el ritmo o una secuencia, una estructura que tiene un movimiento 
armónico se puede intuir que gracias a la línea se crearon los primeros 
símbolos que tenían inmerso un saber, la escritura pudo haber nacido 
por la vivencia del movimiento y a través de él se expresó de manera 
connotativa un saber, tal como lo expresa Gutiérrez en sus obras sobre 
la iconografía muisca.

•	 La contextualización del ddf en una región como Latinoamérica es vi-
tal pues se evidencia en el análisis del corpus bibliográfico un vacío 
tratado por Schiller. Este vacío puede potenciar la generación de una 
biblioteca internacional en la cual se encuentren las representaciones 
artísticas de los pueblos originarios de todo el planeta o invite a los 
maestros donde se desenvuelve la pedagogía Waldorf en nuestro con-
tinente a reconocer la iconografía de los pueblos y los saberes que se 
hallan inmersos en las formas, siendo este un trabajo de antropología 
visual.

Referencias

BETTI, L.  Do elemento puro à figuração: o caminho da arte na Pedagogia Waldorf. Revista 

Jataí, São Paulo, v. 1 p. 113-136, 2019. Disponível em: https://jatai.frs.edu.br/revista/arti-

cle/view/37. Acesso em: 11 set. 2019. 

GERDES, P. Geometria sona: reflexões sobre uma tradição de desenho. Maputo: Centro 

de Estudos Moçambicanos e de Etnociência, 1993.

https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/37
https://jatai.frs.edu.br/revista/article/view/37


Diseño de formas    185

GERDES, P.  Geometria sona de Angola matemática duma tradição africana. Maputo: 

CEMEC, 2008.

GUBA, E.; LINCOLN, Y. Paradigma en competencia en la investigación cualitativa . In: DEN-

SIN, N. K.; LINCOLN, Y. S. (orgs.). Por los rincones: antología de métodos cualitativos en la 

investigación social. Barcelona: Gedisa, 2002. p.113-145.

GUERRA, M.; BACH, J. O currículo da Pedagogia Waldorf e o desafio da sua atualização. 

Revista E-Curriculum, São Paulo, v.16, n.3, p. 857-878, 2018. Disponível em: https://revis-

tas.pucsp.br/index.php/curriculum/article/view/29520. Acesso em: 11 set. 2025.

GUTIERREZ, L. M. Diseño Iconográfico culturas precolombinas de Colombia. Bogotá: 

Viento Editores, 2013.

KANDINSKY, W. Punto y línea sobre el plano. Buenos Aires: Paidos Estética, 2003.

KRIPPENDORFF, K. Metodología de análisis de contenido: teoría y práctica. Barcelona: 

Paidos,1997.

KUTZLI, R. El dibujo de formas. Francia: Les trois Arches, tomo I,1988.

KUTZLI, R. Dibujo de formas. Tomo I. Chatou: Les Trois Arches,1988.

LAMEIRÃO, L. Do movimento ao traço e à escrita. São Paulo: João deBarro,2016.

LAMEIRÃO, L. Mover-se entre polaridaes - tornar-se criativo. São Paulo: João de Barro, 

2022.

INSTITUTO CANARIO DE BIOANTROPOLOGIA. Iconografía y simbolismo en Colombia 

prehispánica. Espanha: Organismo Aulónomo de Museos y Centros, 2005.

MAGENDZO, A. Curriculum y cultura en Ámerica Latina. Chile: PIIE,1986.

MAGENDZO, Abraham. Derechos humanos y curriculum escolar. Revista IIDH, San José, 

v. 36, p. 327-339, 2002. Disponívem em: https://www.corteidh.or.cr/tablas/R06835-12.

pdf. Acesso em: 11 set. 2025. 

MOVIMENTO WALDORF ANTIRRACISTA. et al. Manifesto por uma Pedagogia Waldorf 

brasileira contracolonial e antirracista. Brasil: [s. n], 2023.

https://www.corteidh.or.cr/tablas/R06835-12.pdf
https://www.corteidh.or.cr/tablas/R06835-12.pdf


186   Revista Jataí

NIEDERHAUSER, H. El dibujo de formas un nuevo impulso pedagogico-artistico de Ru-

dolf Steiner. Limanche: Cuadernos Pau de Damasc Chile,2019.

ROTERMUND, S. Grafismos indígenas: das raízes culturais. Trabalho de Conclusão Curso 

(Especialização em Artes) -  Faculdade Rudolf Steiner, São Paulo, 2021.

SCHILLER, R. Gerade und Krumme Vom Formenzeichnen. Stuttgart: Verlag Freies Geis-

tesleben, 2018.

SILVA, T. T. Documento e identidade. Belo Horizonte: Autêntica Editorial, 1999.



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  187

Maíra Kahl Ferraz* 
Camila Alves Kroupa**

A PEDAGOGIA WALDORF 
PODE SER DESCOLONIAL? 
PERSPECTIVAS A PARTIR 

DO ENSINO DE GEOGRAFIA

*Doutora em Geografia pela UNICAMP. Professora do curso de Licenciatura em Geografia do 
IFSP Campus São Paulo. Membra do Laboratório de Geografia dos Riscos e Resiliência (LA-
GERR/UNICAMP). E-mail: mairakferraz@gmail.com.
**Licenciada em Geografia pelo IFSP Campus São Paulo. Assistente Pedagógica de Geografia. 
Cursando Especialização Educação, Política e Sociedade no IFSP.



188    Revista Jataí

RESUMO

Este artigo tem como objetivo discutir a 
educação descolonial e as possibilidades 
dessa perspectiva na Pedagogia Waldorf, 
especialmente no que tange o ensino de 
Geografia. Para isso, buscamos estabele-
cer o diálogo entre autoras e autores do 
Sul Global e Rudolf Steiner. Nesse sentido, 
abordamos as bases da Pedagogia Waldorf 
e seus princípios humanistas, reconhe-
cendo a potencialidade de uma educação 
descolonial. Entretanto, ressaltamos que, 
muitas vezes, essa não é a principal abor-
dagem desenvolvida nas escolas Waldorf, 
especialmente em razão da reprodução 
de um currículo eurocêntrico. Contudo, 
apontamos a possibilidade de transgressão 
dessas ideias, principalmente a partir do 
ensino de Geografia. 

Palavras-chave: Educação; decolonialida-
de; Sul Global; Lei 10.639/2003.

ABSTRACT

This article aims to discuss decolonial edu-
cation and the possibilities of this pers-
pective in Waldorf Pedagogy, especially 
regarding the teaching of geography. To 
this end, we seek to establish a dialogue 
between authors from the global south 
and Rudolf Steiner. In this sense, we ad-
dress the foundations of Waldorf Pedago-
gy and its humanist principles, recognizing 
the potential of a decolonial education. 
However, we emphasize that this is often 
not the main approach adopted in Waldorf 
schools, especially due to the reproduction 
of an Eurocentric curriculum. Neverthe-
less, we point out the possibility of trans-
gressing these ideas, especially through the 
teaching of geography.

Keywords: decoloniality; Education; Global 
South; Law 10.639/2003.



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  189

Introdução

Na última década, o tema da descolonização tem ganhado amplitude dian-
te da necessidade de pensarmos o Sul Global a partir das nossas próprias episte-
mologias e compreendermos o legado colonialista nas diversas esferas da nossa 
vida. Dentre esses âmbitos, a educação carrega uma intensa influência eurocên-
trica, isso porque a educação formal que conhecemos hoje teve e tem papel fun-
damental no processo de colonização e na disseminação das ideias de progresso 
e modernidade, essenciais para a manutenção do poder e do sistema capitalista 
em vigor. 

O sistema educacional brasileiro historicamente tem importado diferen-
tes metodologias e ou pedagogias, algumas com características mais críticas e 
outras mais conservadoras. Nesse contexto, a Pedagogia Waldorf chega ao Brasil 
na década de 1950 no município de São Paulo e, desde então, vem expandindo 
para outras cidades e regiões do país, contando, atualmente, com mais de cem 
escolas, entre jardins de infância, escolas de fundamental I e II e ensino médio. 

Ao analisar a base e o histórico das práticas existentes na Pedagogia Wal-
dorf, que nasceu na Alemanha no início do século XX, é possível perceber que ela 
está voltada às ideias e referências tipicamente europeias; assim, mesmo que não 
explicitamente, reproduz um caráter colonial. Isso ocorre, em especial, por causa 
da reprodução de um currículo elaborado a partir das diretrizes de Rudolf Steiner 
para a educação antroposófica. Contudo, a questão que nos colocamos neste ar-
tigo é se seria possível a Pedagogia Waldorf ser descolonial e como o ensino de 
Geografia pode contribuir para o rompimento de ideais colonizadores.

É importante ressaltar que não pretendemos ignorar os conhecimentos 
europeus, mas somar a eles outras perspectivas, por isso estabelecemos o diálo-
go entre autoras e autores do Sul Global – como Barbara Carine, Aníbal Quijano, 
Chimamanda Ngozi Adichie, Luiz Rufino e Ailton Krenak – com Rudolf Steiner. 

Desse modo, iremos abordar, brevemente, o histórico e as bases da educa-
ção descolonial. Em seguida, discutiremos as possibilidades de a Pedagogia Wal-
dorf propor uma educação descolonial para, por fim, apontar as perspectivas do 
ensino de Geografia descolonial no contexto da Pedagogia Waldorf. 



190    Revista Jataí

1. Da colonização à educação descolonial: um breve contexto

Nos últimos anos, discussões sobre descolonialidade têm ganhado espa-
ço nos meios acadêmicos e na mídia em geral. Isso é fruto de muitas lutas e re-
sistências de movimentos sociais indígenas, negros, LGBTQIA+, feministas, entre 
outros. Esses grupos propõem outras epistemes, outras maneiras de ser e atuar 
no mundo, já a colonização e seus ideais afetam negativamente a percepção das 
sociedades do Sul Global sobre suas próprias raízes.

O processo de colonização europeia do século XV deixou suas marcas e ci-
catrizes no mundo, especialmente nos países do Sul Global. A expansão marítima 
e do poder europeu pelo planeta era motivada pela intenção do domínio e a ex-
ploração de territórios nas Américas, África, Ásia e Oceania, com os colonizadores 
chegando nos locais devastando seus recursos e paisagens naturais, impondo sua 
religião, sua língua e cultura aos povos originários das terras, tratando-os como 
“incivilizados” e etnicamente “inferiores”, além de escravizá-los em seu próprio 
território e em outras colônias. Atualmente, a ideia de exploração tanto de cor-
pos, como de territórios e da natureza foi substituída pelo discurso da moderni-
dade, do desenvolvimento e progresso. 

Como resultado, a colonização não foi apenas geográfica, mas também 
cultural, fomentando a marginalização dos povos colonizados (e de seus conhe-
cimentos) e estabelecendo hierarquias e a desigualdade racial entre os povos, 
criando uma elite colonial predominantemente branca.

O período colonial deixou como herança na sociedade a hegemonia do 
poder que a Europa exerceu sobre o mundo, sendo a principal cicatriz desse pro-
cesso a visão eurocêntrica. O eurocentrismo é uma perspectiva segundo a qual a 
Europa aparece como um “centro do mundo” e modelo a ser seguido, fazendo a 
sociedade pensar em toda a história, cultura e conhecimento moldados a partir 
dessa visão. Aníbal Quijano (1928 – 2018), sociólogo peruano, apresentou, em 
seus trabalhos, o conceito de “colonialidade do poder”, no qual ele coloca a “eu-
ropeização” da cultura e do conhecimento como um fator central desse modelo 
de colonialidade. 

A visão eurocentrada, segundo o autor, é “como parte do novo padrão de 
poder mundial, a Europa também concentrou sob sua hegemonia o controle de 



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  191

todas as formas de controle da subjetividade, da cultura, e em especial do conhe-
cimento, da produção do conhecimento” (Quijano, 2005, p. 121). Ou seja, os eu-
ropeus ao invadirem as Américas, Ásia e África, não somente subjugaram os po-
vos e sua diversidade cultural, como quiseram estabelecer um modo hegemônico 
de pensar e viver no mundo, impuseram sua linearidade temporal, sua percepção 
de espaço e natureza e seu Deus único. Consequentemente, esses (des)princípios 
afetaram e afetam a nossa vida no Sul Global em diferentes esferas, como nossa 
educação, nossa fé, nossa maneira de cultivar a terra e até mesmo nossos afetos.

Felizmente, esse processo de cerceamento promovido pelas ideias colo-
niais não ocorreu sem resistências e enfrentamentos. As populações originárias 
estão em guerra desde a invasão europeia no século XV, como ressaltou Ailton 
Krenak (2020, s.p): “O modelo de ocupação da América pelos europeus visava o 
extermínio dos povos originários e ao longo desse tempo a gente nunca teve paz. 
Sempre estivemos em guerra”. A maneira de compreender o mundo dos povos 
indígenas têm suas singularidades de acordo com suas etnias, contudo, elas se 
relacionam no fato de que o ser humano não é superior aos outros seres da natu-
reza, a Terra é vista como um organismo vivo e um todo. 

Isto coloca em xeque uma das principais bases do pensamento colonial 
que é entender a natureza como um recurso a ser explorado, como expôs Krenak 
(2019, p. 32): “Quando despersonalizamos o rio, a montanha, quando tiramos 
deles os seus sentidos, considerando que isso é atributo exclusivo dos humanos, 
nós liberamos esses lugares para que se tornem resíduos da atividade industrial 
e extrativista”.

Apesar da longeva luta dos povos indígenas e de outros movimentos que 
contrapõem a ideologia colonial, foi somente no final do século XX que surgiram 
movimentos na academia para repensar e trazer críticas às epistemologias domi-
nantes na ciência herdadas da colonização. As relações e as estruturas de poder 
são colocadas em pauta de problematizações por essa abordagem, que é cres-
cente entre os países do Sul Global, intelectuais latino-americanos de diversas 
universidades pelo mundo formaram, na década de 1990, o Grupo Modernidade/
Colonialidade (Proyecto M/C), trazendo uma perspectiva teórica, política e inter-
disciplinar para a ideia de “descolonização” do saber e ideologias dominantes na 
academia, além da valorização dos saberes e experiências dos povos colonizados.



192    Revista Jataí

O termo “pensamento decolonial” é utilizado para as abordagens que pen-
sam a emancipação dos povos colonizados contra a hegemonia do pensamento 
europeu, trazendo questionamentos sobre o fato de todo o conhecimento visto 
como “verdade única” estar historicamente sendo produzido e valorizado a partir 
de uma perspectiva ocidental. A ideia não é excluir as epistemologias europeias já 
conhecidas, mas questioná-las e não as colocar como único meio de conhecimen-
to, não apenas trazendo os saberes dos povos colonizados para dentro do meio 
acadêmico, mas valorizando outros saberes que, historicamente, nunca foram 
representados como uma forma de conhecimento legítima, guiando maior plu-
ralidade de saberes. A crescente luta de movimentos antirracistas e de minorias 
étnicas e sociais posiciona o pensamento decolonial como um meio fundamental 
para repensar os papéis sociais na sociedade, indo além das produções acadêmi-
cas, assim também chamando atenção e podendo interferir em políticas públicas 
para a emancipação dos povos, antes subalternos, e promover maior justiça so-
cial.	

Os princípios coloniais deixaram feridas e marcas em nossa educação por 
isso é necessário vencer-demanda (Rufino, 2021), pois a lógica de fragmentação 
de mundo, de uma natureza utilitária e da separação abissal entre corpo e mente 
apresenta “um modelo de existência somente possível em detrimento do des-
vio, da subordinação e da humilhação de tantas outras formas viventes” (Rufino, 
2021, p.8). Diante da necessidade de romper com esses padrões e humilhações, 
surge a ideia de educação decolonial, descolonial e antirracista. 

Os termos descolonial e decolonial aparecem na literatura latino-ameri-
cana, não havendo um consenso, uma breve distinção entre eles é oferecida por 
Vivian dos Santos (2018), que defende que o termo decolonial faz contraponto à 
colonialidade, enquanto o termo descolonialidade, ao colonialismo. Nesse senti-
do, Quijano (1992) associa o colonialismo a uma ação de poder e dominação eco-
nômica, política e social dos europeus sobre outros povos e a colonialidade está 
ligada com a permanência e a manutenção de poder dessas ideias, mesmo com 
o fim do colonialismo. “Portanto, o descolonial, em seu significado de desfazer 
o colonial, encontraria mais sentido como contraposição ao colonialismo e não 
à colonialidade” (Santos, 2018, p.4). Ou ainda, na ginga e na poética, Luiz Rufino 
define descolonização como: 



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  193

[...] atos praticados nos vazios daquilo que se arroga o único 
curso possível. Defesa, ataque, ginga de corpo, malandragem 
que contraria, esculhamba, rasura, transgrede, desmente e 
destrona o modelo dominante. Folha que se canta para extrair 
o remédio e o veneno. O remédio para recuperar os sonhos, 
firmar a liga, fechar o corpo, irmanar o velho e o novo que farão 
guarda de proteção à palmeira que sustenta a aldeia. Veneno 
para azeitar o ferro, soprar o pó e fumaça que quebram a mal-
dição. Prática cotidiana implicada com a diversidade e o caráter 
ecológico das existências. Capacidade de responder com vida 
a um sistema de mortandade. Atos guerreiros que honram e 
comungam das aspirações de liberdade e justiça, e combatem 
o esquecimento (Rufino, 2021, p. 5). 

Para romper, gingar, contrariar, quebrar a maldição dos princípios colo-
niais, a educação é um artifício essencial (Rufino, 2021), pois a maior parte da po-
pulação brasileira passa em média dez anos na escola. E é na escola que se mani-
festam muitas convicções colonialistas, mas também é onde há a possibilidade de 
rompimento, questionamento, emancipação e ressignificação desses valores. En-
tretanto, seria possível rasurar padrões coloniais em escolas fundamentalmente 
de matriz europeia, seria praticável a educação descolonial em escolas Waldorf? 

2. A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?

O histórico de criação e desenvolvimento das escolas Waldorf está intrin-
secamente associado a suas bases europeias, pois a primeira escola surgiu em 
1919 em Stuttgart na Alemanha, sendo baseada nos princípios da antroposofia 
desenvolvidos pelo filósofo austro-húngaro Rudolf Steiner. A Pedagogia Waldorf 
é fundamentada em uma visão holística da educação e do desenvolvimento do 
ser humano, considerando o aspecto emocional, intelectual e físico da criança em 
sua formação como ser humano completo. Suas palavras asseguram essa visão, 
uma vez que, para ele, “As mais importantes medidas no campo da educação 
consistirão, portanto, na observação de tudo que transmite corretamente a or-
ganização do processo respiratório ao processo neurossensorial” (Steiner, 2007, 
p.25).

A antroposofia apresenta a ideia da Trimembração Social, inspirada pela 



194    Revista Jataí

Revolução Francesa, seguindo os princípios: Liberdade, Igualdade e Fraternida-
de. Contudo, essas premissas se diferenciam, na concepção de Steiner, dos ideais 
burgueses, porque, em sua visão, a Liberdade se aplica no âmbito da cultura e da 
religiosidade, a Igualdade está associada ao sistema jurídico e a Fraternidade à 
esfera econômica. 

A liberdade é um fator central na concepção de Steiner sobre educação, a 
Pedagogia Waldorf busca o incentivo da expressão criativa durante o desenvol-
vimento da criança, a fim de formar indivíduos livres, autônomos e conscientes 
para a sociedade futura. Fato este intrinsecamente ligado ao pensar, a partir do 
pensar consciente é que temos a possibilidade de liberdade. Segundo Bach, Veiga 
e Stoltz (2012, p.48), “O foco crítico de Steiner quanto à transformação da socie-
dade não está dirigido primeiramente à sociedade, mas aos hábitos de pensa-
mento arraigados que não permitem uma nova compreensão do mundo social”. 
Consequentemente, se conservarmos os hábitos de pensamentos coloniais, tere-
mos não somente uma sociedade colonialista, mas uma educação fundamentada 
nessas ideias. 

Assim, é necessário transgredir as práticas pedagógicas, e o currículo é 
uma das possibilidades para esse procedimento. Steiner não deixou um currículo 
pronto, o que ele fez foi desenvolver diretrizes curriculares, associando o desen-
volvimento humano a alguns conteúdos, priorizando, nesse sentido, experiências 
e vivências das crianças e adolescentes no mundo. Para Bach e Guerra (2018, 
p. 860), “O princípio norteador mais importante do currículo está vinculado ao 
objetivo de apresentar o mundo à criança e ao jovem de tal modo que, nessa 
construção cognitiva, afetiva e volitiva, possa ser estabelecida uma unidade com 
o mundo”. Nesse ponto, é importante frisar que o mundo é dinâmico, por isso, 
tanto os conteúdos como a maneira como são trabalhados devem ser constante-
mente revistos para se adequar às necessidades da época e dos lugares em que 
as escolas se inserem.  

Entretanto, mesmo que cada escola Waldorf seja livre para se organizar 
junto à sua comunidade escolar, a maioria delas em diversos lugares do mundo 
segue as mesmas sugestões e referências estéticas e metodológicas idealizadas 
por Rudolf Steiner, resistindo até mesmo aos efeitos da globalização. No Brasil, as 
escolas Waldorf surgiram na metade do século XX, quando não havia, em nosso 



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  195

país, curso de formação de Pedagogia Waldorf, então os professores vinham da 
Alemanha e traziam para as escolas suas tradições e a cultura europeia. Sabe-
mos que a Pedagogia Waldorf foi idealizada com fundamentos e propostas mais 
humanistas para a educação, mas é possível perceber que ela carrega, silencio-
samente, um molde colonial de organização e segue como modelo referências 
artísticas e culturais europeias. Como a autora Aline Lucas Ribeiro (2023, p. 26) 
apresenta em sua dissertação de Mestrado: “Portanto, compreendemos que a 
disseminação da escola Waldorf no Brasil, se dá aos moldes coloniais, principal-
mente porque difunde-se de maneira globalizada, tratando como universais os 
apontamentos culturais de Rudolf Steiner”.

Ao pensar nas escolas Waldorf localizadas no Sul Global, a metodologia do 
ensino tende a cair em um eurocentrismo, com referências distantes da realidade 
e da cultura dos alunos, podendo distorcer a percepção de “bom, belo e verda-
deiro” sobre o mundo, sendo uma percepção muito diferente da realidade onde 
vivem. No contexto brasileiro, um país com grandes extensões territoriais e mui-
to diverso culturalmente, unificar as referências culturais e artísticas em apenas 
uma realidade distante traz impactos para a percepção e para a identificação das 
crianças brasileiras sobre o próprio meio onde vivem e sobre suas raízes. 

O apagamento da história e dos conhecimentos dos povos colonizados é 
um tipo de violência, como aponta Walsh (2006), é uma violência epistêmica. A 
escola que se compromete com a função de não promover a violência deve fun-
cionar como um agente de resistência para promover a consciência descolonial, 
seguindo as ideias apresentadas, o espaço educacional é um espaço de resistên-
cia onde se pode ouvir, valorizar e empoderar as vozes dos povos que foram his-
toricamente marginalizados.

Em 9 de janeiro de 2003, foi aprovada a Lei n.º 10.639, que torna obrigató-
rio o ensino da História e Cultura Afro-Brasileira nas escolas de Educação Básica 
do Brasil, sendo uma alteração na Lei Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei 
n.º 9.394/1996). A aprovação da lei é considerada um grande feito da luta do mo-
vimento negro em busca de maior inclusão e valorização da cultura afro-brasileira 
nas salas de aula de escolas públicas e privadas de Educação Básica, desde a Edu-
cação Infantil até o Ensino Médio. A valorização dos saberes dos povos africanos 
e da identidade negra no Brasil visa promover maior justiça racial e combater o 



196    Revista Jataí

racismo em um país com a desigualdade racial fortemente presente na sociedade 
por causa dos resquícios de muitos anos de colonização e escravidão. 

Em 10 de março de 2008, é implementada a Lei n.º 11.645, que comple-
menta a Lei 10.639/2003, tornando também obrigatório o ensino de História e 
Cultura Indígena nas escolas de Educação Básica do Brasil, além de reforçar os ob-
jetivos da lei anterior. Mesmo com os avanços nos documentos governamentais 
sobre a educação, a sociedade brasileira sucede espelhada em uma lógica racista 
e colonial, sendo ainda comum ver, em materiais didáticos, nas formações de 
professores e nas próprias salas de aula, as temáticas sobre os saberes dos povos 
originários e relações étnico-raciais sendo apresentadas e trabalhadas de maneira 
superficial, além de reproduzir estereótipos. A escola não deveria entrar no papel 
de apenas cumprir a obrigatoriedade da lei, mas de ser um agente de transforma-
ção social e de representatividade.

No Brasil, as Escolas Waldorf, mesmo tendo mais liberdade para construir 
seus próprios currículos e organização do ano escolar (seguindo as recomenda-
ções de Steiner), devem atender a Lei De Diretrizes e Bases da Educação Nacional 
(Lei n.º 9.394/1996) e a Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Quando pensa-
mos em uma pedagogia com referências tipicamente europeias, há um trabalho 
a ser feito por toda comunidade escolar quando o objetivo não é apenas cumprir 
a lei, mas trabalhar as épocas e temáticas que serão estudadas a fim de dar outra 
perspectiva da Antroposofia de forma descolonial e antirracista. 

No cenário atual das Escolas Waldorf do Brasil, a maioria delas ainda são 
particulares, apesar de serem associativas, estão geograficamente localizadas 
em grandes centros urbanos e atendem, principalmente, famílias brancas socio-
economicamente privilegiadas. Com o crescimento do número de escolas e mais 
acesso a informações sobre a Pedagogia Waldorf, junto ao trabalho de associa-
ções e projetos para tornar a Antroposofia mais acessível, o público-alvo das Es-
colas Waldorf vem se diversificando cada vez mais, trazendo, paulatinamente, 
para dentro das comunidades escolares, mais diversidade de corpos, realidades 
e culturas.

A ocupação, nas comunidades escolares, de corpos antes “excluídos” das 
salas de aula Waldorf aponta para a necessidade de refletir sobre o pensamento 
de Steiner em uma lógica descolonial e antirracista, além de trazer representativi-



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  197

dade para epistemologias não-europeias. Com a ideia de oferecer esses debates 
para a comunidade Antroposófica e Waldorf brasileira, familiares, educadores e 
alunos criaram o Movimento Preto na Pedagogia Waldorf e o Movimento Wal-
dorf Antirracista. Ainda que sejam grupos informais, promovem debates, ques-
tionamentos e realizam formações acerca da temática sobre relações raciais nas 
escolas. Diversas comunidades escolares também contam com comissões de di-
versidade para debater, mais localmente, temas sobre representatividade.

Pensando na pluralidade de culturas e saberes presentes no território bra-
sileiro, há muitas referências culturais e ancestrais que podem ser trabalhadas 
em uma pedagogia que está bastante ligada à arte, à música, à natureza e aos 
cosmos. Como colocar as brasilidades nas práticas da Pedagogia Waldorf é uma 
temática que está cada vez mais presente nas formações de professores e no dia 
a dia das comunidades escolares. A ideia não é excluir ou substituir as referências 
europeias tradicionais, mas apresentar a coexistência delas com nossas próprias 
referências nacionais e ancestrais. Muitos educadores e estudiosos da Pedagogia 
Waldorf e da Antroposofia vêm se comprometendo e realizando trabalhos para 
promover a utilização de histórias, músicas, folclore e trabalhos manuais tipica-
mente da cultura popular brasileira no dia a dia das escolas, coexistindo e dialo-
gando com as referências descritas por Steiner.

Com a globalização e a difusão de Escolas Waldorf por todos os continen-
tes, expandir a ideia de trabalhar a coexistência de culturas em sala de aula a 
partir de referências culturais de diversas origens, principalmente dos povos co-
lonizados, que ficaram marginalizadas durante séculos, por causa de narrativas 
eurocentradas e da propagação de uma história única, é uma das formas de es-
tabelecer trocas de saberes e reflexões sobre o apagamento das epistemologias 
como consequência do processo de colonização. Como cita Ribeiro (2023, p. 40), 
elaborar uma coexistência com a Pedagogia Waldorf é buscar um caminho em 
que culturas não passem novamente por um processo de extermínio. 

Nesse sentido, a professora e o professor Waldorf têm papel fundamen-
tal para a prática descolonial na sala de aula, sendo atores sociais e políticos na 
legitimação das epistemologias, da cultura e da existência dos povos originários 
das Américas, África e Ásia-Pacífico. Como dito anteriormente, a ideia não é de 
romper, mas é necessário “compreender que o ocidente produz um modo de 



198    Revista Jataí

produção e reprodução da existência que não é o único possível no mundo: exis-
tem outros modos de ser, estar e se relacionar” (Carine, 2023, p. 96). Então, o 
desafio de educadoras e educadores Waldorf, atualmente, é de manter as bases 
da pedagogia sugeridas por Steiner – que se apoia em aspectos culturais com re-
ferências europeias – e dialogar com outros saberes e existências, apresentando 
para crianças e adolescentes suas origens como brasileiros e latino-americanos, 
trazendo um lugar de pertencimento e maior representação da diversidade de 
corpos presentes em sala de aula. 

 Sabemos que, na Pedagogia Waldorf, a contação de histórias está forte-
mente presente no cotidiano das salas de aula, tendo sua importância para todos 
os setênios e anos escolares. Para Steiner (2012), as narrativas, principalmente os 
contos de fadas, são metodologias essenciais para o desenvolvimento das crian-
ças. Isso porque imagens, personagens e situações que os contos transmitem tra-
balham com a imaginação, referências, percepções da realidade e emoções que 
as crianças vão desenvolvendo ao longo dos anos. Em uma pedagogia com base 
europeia, é de se considerar que grande parte das narrativas sejam de origem eu-
ropeia, por exemplo, no primeiro e segundo setênios, é tradicional que os educa-
dores utilizem em sala de aula contos de fadas dos Irmãos Grimm. Mesmo que a 
pedagogia tenha suas próprias tradições, Steiner sempre ressaltou a importância 
de não apenas utilizar contos locais, mas também contos populares de diversas 
partes do mundo (Meneguelli, 2021).

Ao analisar histórias de origem europeia que falam sobre os povos coloni-
zados, há uma tendência de colocarem os povos brancos colonizadores em um 
papel de “salvadores” e os povos colonizados em uma visão de “selvagens” ou 
“exóticos”. Essas narrativas apresentam uma visão pejorativa, romantizada e dis-
torcida para as crianças sobre as relações coloniais e sobre os povos nativos de 
seus próprios territórios. Utilizar em sala de aula outras narrativas além das euro-
peias, como histórias, mitologias e contos de povos originários das terras coloni-
zadas é um passo para a quebra desses conceitos distorcidos que a criança pode 
assimilar ao longo de seu desenvolvimento, pois, assim como destacou Carine 
(2023, p.98), “não são apenas descendentes de europeus que possuem ancestra-
lidade real. Os povos africanos e indígenas também eram reis e rainhas; no caso 
específico africano, os primeiros reinos surgiram lá.” 



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  199

As histórias contribuem para a criatividade e para a imaginação das crian-
ças e adolescentes, com referências de histórias que conhecem, inspiram-se para 
criar novas histórias, narrativas e representações artísticas. Com a globalização, 
os jovens têm cada vez mais acesso a diversas referências, porém, em decorrên-
cia dos impactos do eurocentrismo e da hegemonia estadunidense, a maior parte 
das referências provêm de origem distante da realidade das vivências dos povos 
do Sul Global. As referências e o estilo de vida representados na grande mídia, nos 
livros mais vendidos e nas músicas mais ouvidas são habitualmente uma realida-
de norte-americana e europeia.

A escritora nigeriana Chimamanda Ngozi Adichie (2019) relata, em seu li-
vro O perigo de uma história única, os impactos das referências majoritariamente 
europeias e norte-americanas em seu desenvolvimento e criatividade, abrindo 
para uma reflexão de como a colonialidade cultural pode impactar na nossa pers-
pectiva sobre a realidade.

Quando comecei a escrever, lá pelos sete anos de idade textos 
escritos a lápis com ilustrações feitas com giz de cera que mi-
nha pobre mãe era obrigada a ler —, escrevi exatamente o tipo 
de história que lia: todos os meus personagens eram brancos 
de olhos azuis, brincavam na neve, comiam maçãs e falavam 
muito sobre o tempo e sobre como era bom o sol ter saído. 
Escrevia sobre isso apesar de eu morar na Nigéria. Eu nunca ti-
nha saído do meu país. Lá, não tinha neve, comíamos mangas 
e nunca falávamos do tempo, porque não havia necessidade. 
Meus personagens também bebiam muita cerveja de gengibre, 
porque os personagens dos livros britânicos que eu lia bebiam 
cerveja de gengibre. Não importava que eu não fizesse ideia do 
que fosse cerveja de gengibre. Durante muitos anos, tive um 
desejo imenso de provar cerveja de gengibre. Mas essa é outra 
história.  O que isso demonstra, acho, é quão impressionáveis e 
vulneráveis somos diante de uma história, particularmente du-
rante a infância (Adichie, 2019, p. 7).

Em um recorte para as crianças brasileiras, representações em histórias 
que dialogam sobre uma realidade mais próxima de seu cotidiano, descrevendo 
paisagens parecidas com as que conhecem, personagens com características físi-
cas e interesses mais parecidos com os seus, alimentação e festividades que são 
tradições locais, entre outros aspectos, transmitem para a criança uma sensação 



200    Revista Jataí

de maior pertencimento às narrativas ao longo do seu desenvolvimento. A apre-
sentação de histórias e obras de autores que retratam a realidade brasileira e la-
tino-americana é de grande importância para o desenvolvimento da criatividade 
e da autoestima.

Como eu só tinha lido livros nos quais os personagens eram 
estrangeiros, tinha ficado convencida de que os livros, por sua 
própria natureza, precisavam ter estrangeiros e ser sobre coi-
sas com as quais eu não podia me identificar. Mas tudo mudou 
quando descobri os livros africanos. Não havia muitos disponí-
veis e eles não eram tão fáceis de ser encontrados quanto os 
estrangeiros, mas, por causa de escritores como Chinua Achebe 
e Camara Laye, minha percepção da literatura passou por uma 
mudança. Percebi que pessoas como eu, meninas com pele 
cor de chocolate, cujo cabelo crespo não formava um rabo de 
cavalo, também podiam existir na literatura. Comecei, então, 
a escrever sobre coisas que eu reconhecia. Eu amava aqueles 
livros americanos e britânicos que lia. Eles despertaram minha 
imaginação. Abriram mundos novos para mim, mas a consequ-
ência não prevista foi que eu não sabia que pessoas iguais a 
mim podiam existir na literatura. O que a descoberta de escrito-
res africanos fez por mim foi isto: salvou-me de ter uma história 
única sobre o que são os livros (Adichie, 2019, p. 8).

É possível manter os contos tradicionais da Pedagogia Waldorf nas salas de 
aula, mas também dar importância à apresentação de narrativas e autores não-
-europeus para trazer um diálogo decolonial com perspectivas não colonizadas 
sobre os diversos países e povos do mundo. Um dos papéis da Geografia escolar 
é o de apresentar diferentes vivências e culturas que podem parecer muito dis-
tantes das nossas, além de reforçar a identidade e a autoidentificação dos alunos 
com sua cultura local e seu território.

Quando as diversas origens regionais e culturais não aparecem sendo re-
presentadas em sala de aula, há uma tendência de se cair em um “daltonismo 
cultural” (Candau, 2016), favorecendo a ideia de homogeneização de culturas. A 
falta de representação de diferentes nacionalidades, culturas e etnias nas escolas 
favorece a baixa autoestima dos alunos, que não se enxergam como parte da aula 
ou como parte da ciência. A representação por meio de histórias, contos e livros 
é uma forma de trabalhar a autoidentificação dos alunos com os personagens e 



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  201

as vivências, elevando sua autoestima e fortalecendo o sentimento de pertencer.
Ao trabalhar sobre América Latina com alunos brasileiros, é importante 

reforçar a identidade latino-americana que, geralmente, aparece apagada no ide-
al dos brasileiros. Segundo a pesquisa do projeto The Americas and the World: 
Public Opinion and Foreign Policy para o ano de 2014 e 2015, apenas 4% dos brasi-
leiros entrevistados se definiram como latino-americanos, ao contrário da média 
de 43% em outros países latinos que participaram da pesquisa, como a Argentina, 
Chile, Colômbia, Equador, México e Peru (BBC News Brasil, 2015).

Darcy Ribeiro (2010), em seu livro A América Latina existe?, disserta sobre 
o apagamento da identidade latino-americana na autoidentificação dos brasilei-
ros, relembrando a importância dos povos nativos e das grandes sociedades que 
já habitavam o continente americano, uma história dos povos que, mesmo sen-
do apagada pelo colonialismo, ainda apresenta a luta de resistência até os dias 
atuais. A identidade latino-americana aparece carregada de preconceitos e es-
tereótipos pelo olhar norte-americano e europeu, por causa dessa influência, as 
crianças não se reconhecem nessa identidade e, desde cedo, procuram se afastar, 
voltando-se para realidades mais próximas do Norte Global. 

É necessário que os educadores comprometidos com uma educação des-
colonial revejam como a América Latina está representada nos currículos e tra-
gam a representação das diversas identidades desse continente para a sala de 
aula. Quando pensamos na Pedagogia Waldorf, uma pedagogia com base alemã 
sendo reproduzida em um país latino-americano, há necessidade de repensar as 
histórias e contos que são tradicionais, acrescentando outras narrativas, mostran-
do representatividade e a importância dos povos latino-americanos para a socie-
dade, para não afastar ainda mais os alunos de sua identidade não apenas latina, 
mas também brasileira. 

As matérias de Humanidades têm papel central na educação descolonial, 
apesar de não se limitarem a elas. Neste artigo, gostaríamos de ressaltar, breve-
mente, a potencialidade da Geografia nesse âmbito. 

3. O ensino de Geografia e a educação descolonial 

A Geografia escolar é uma ciência responsável pela formação da compre-



202    Revista Jataí

ensão e da capacidade analítica e crítica do ser humano sobre o espaço, abordan-
do questões e relações entre sociedade, natureza, economia, política e cultura, 
para instigar o aluno à consciência de seu lugar no mundo. Como descrito nas 
recomendações de Steiner (s.d.)1, a geografia contribui para a formação integral 
do ser humano e seu interesse pelo mundo, desmistificando preconceitos e tra-
zendo respeito e amor ao próximo.

O pensamento descolonial apresenta a quebra da lógica da modernida-
de e da racionalidade capitalista com base europeia. Os moldes que dão base à 
maioria das salas de aula da Educação Básica e da academia por todo o mundo 
são fundamentados em uma colonialidade do saber, em que o conhecimento e 
a produção de saberes estão moldados por relações de poder coloniais, que se 
estendem até os dias atuais (Mignolo, 2007). Ao pensar em uma Geografia crítica, 
que se concentra em questões de poder, identidade e resistência, temos uma 
ferramenta para desafiar a colonialidade do saber, promovendo uma análise mais 
profunda das estruturas sociais e espaciais onde se encontram os povos do Sul 
Global, sobretudo, nas salas de aula.

Ao analisar o quanto o eurocentrismo está presente no ensino de Geogra-
fia, é possível questionar diversas vertentes da ciência que são inclinadas para 
uma lógica eurocêntrica e colonial. Um bom exemplo são as representações e as 
projeções cartográficas mais usuais, nas quais o continente europeu está sempre 
representado ao centro, além da distorção de tamanho dos países do hemisfé-
rio norte em relação ao sul, como na projeção de Mercator (Gerhard Mercator, 
1569). Há muito a se analisar sobre os mapas com que as crianças têm contato 
durante seu desenvolvimento e os impactos disso na formação de sua percepção 
sobre o mundo, nas possibilidades de novas ideias e representações que se distin-
guem da cartografia eurocêntrica. Esse exercício revigora estratégias para incluir 
mais o pensamento descolonial nas aulas de Geografia.

O histórico do pensamento geográfico também é centralizado nas contri-
buições de geógrafos e estudiosos europeus, principalmente das escolas francesa 
e alemã. Trazer para a Geografia escolar diferentes representações cartográficas, 
abordagens e pensamentos científicos, principalmente vindos de geógrafos e 

1. GA 34.



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  203

pensadores não-europeus ou estadunidenses, mostrando como suas epistemo-
logias também têm grande contribuição para o saber geográfico. Outro grande 
passo para iniciar uma lógica descolonial em sala de aula é não apenas demons-
trar a importância dos saberes acadêmicos, mas também dos saberes que sem-
pre foram silenciados e apagados pela academia e pelos colonizadores. Esse fato 
coaduna com a ideia de Steiner acerca de a Geografia proporcionar interesse pelo 
mundo:

Quando realmente praticamos isso concretamente, colocamos 
o ser humano no espaço e formamos nele o seu interesse pelo 
mundo. Isso se evidenciará em efeitos os mais variados. Um ser 
humano com o qual ensinamos geografia de maneira sensata 
posiciona-se de maneira mais amável diante de seu próximo do 
que aquele que não aprendeu “ao lado no espaço”. Ele apren-
de a viver ao lado do próximo, ele respeita os outros (Steiner 
[s.d.]).2

A Geografia é uma ciência com grande potencial para quebrar estigmas, 
estereótipos e preconceitos, que, em razão de uma lógica eurocêntrica e hegemô-
nica, podem afetar muitos povos e etnias. O autor palestino Edward Said (1990), 
em sua obra Orientalismo, apresenta como o processo de homogeneização de 
culturas e as representações culturais distorcidas presentes no mundo ocidental 
contribuem para estereotipar e simplificar as culturas orientais, mostrando como 
o oriente é visto por via de uma lente ocidental. No recorte da América Latina, 
podemos estender esse questionamento de Said também para refletirmos em 
como essa região do continente americano está sendo representada não apenas 
nos currículos escolares, mas também na mídia e na lógica de pensamento Norte 
Global, avaliando qual é imagem latino-americana que os alunos têm em mente 
e como quebrar estereótipos e preconceitos.

Não apenas os educadores, mas toda a comunidade escolar deve se aten-
tar ao currículo no qual a Geografia está, refletindo se ele valoriza a pluralidade 
de saberes, produções e representatividades existentes em nosso planeta. Des-
colonizar a ciência geográfica, especialmente em sala de aula, implica uma geo-

2. GA 34.



204    Revista Jataí

grafia libertadora e realmente comprometida com seu papel crítico e político na 
leitura do mundo e da sociedade em que vivemos, sendo uma ferramenta de luta 
(Bartholl, 2018). O ensino da Geografia que propõe o pensamento descolonial se 
apresenta como uma ferramenta para a mudança do pensamento da sociedade 
no futuro, buscando transformação e maior justiça social. Outro conceito aborda-
do na Geografia que embasa a ideia de colonização é o de desenvolvimento e ele 
deve ser questionado. Primeiro, por classificar países e sociedades em uma escala 
e hierarquia de desenvolvimento baseada em um modelo eurocêntrico, no qual 
as sociedades não ocidentais são vistas como “atrasadas” ou “subdesenvolvidas”. 
A modernidade é atribuída às sociedades que chegam mais próximas do modelo 
capitalista, com uma lógica pautada no exemplo de racionalidade, cultura e pro-
gresso. E segundo porque o conceito de desenvolvimento está intrinsecamente 
atrelado ao modo de produção capitalista, que se mostra insustentável, pois tor-
na a natureza e os seres humanos em recursos economicamente produtivos ou 
não e os mata, o que, segundo Krenak (2020, p.15), é uma imensa burrice, pois 
“o longo processo de desenvolvimento dessas tecnologias que nos enchem de 
orgulho também encheu os rios de veneno”, por isso, para ele, não é possível 
pensar desenvolvimento sem integrar os direitos da terra. Ou seja, para os povos 
ancestrais brasileiros, os rios são entes, assim como as pessoas e, nesse contexto, 
o ensino de Geografia teria o papel de posicionar essa concepção de mundo, de 
possibilitar que os alunos e alunas se sintam parte de um lugar, pois:

Pertencer a um lugar é fazer parte dele, é ser a extensão da pai-
sagem, do rio, da montanha. É ter seus elementos de cultura, 
história e tradição nesse lugar. Ou seja, em vez de você imprimir 
um sentido ao lugar, o lugar imprime um sentido à sua existên-
cia (Krenak, 2020, n.p).

A Geografia, na Pedagogia Waldorf, aparece com um importante papel no 
desenvolvimento da criança. Steiner a coloca em posição central, pois, facilmen-
te, é correlacionada com outras matérias e pode ser abordada de maneira inter-
disciplinar. A ideia de espaço no desenvolvimento humano trabalha o sentido da 
localização e reconhecimento do ser humano e seu lugar no mundo, relacionando 
fatores socioeconômicos, culturais e a diversidade de povos e civilizações presen-



A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  205

tes na Terra com suas formas naturais, como relevo, geologia, clima, solo etc. Para 
a criança, a noção de espaço e de lugar instiga sua percepção sobre o mundo, 
assim trabalhando as diferenças e aprendendo a conviver com elas. A partir da 
Geografia, nós aprendemos a nos situarmos no mundo, a compreendê-lo e até 
mesmo desenvolvermos atitudes mais amáveis com o nosso entorno e com o 
próximo, como mostra Steiner: 

Tais atitudes repercutem fortemente na formação moral, e 
empurrar a geografia para trás não significa outra coisa senão 
uma aversão contra o amor ao próximo, amor que em nossa 
era viu-se forçado a recuar cada vez mais. Essas relações não 
costumam ser percebidas, mas existem. Nos fenômenos da ci-
vilização sempre age certa razão ou falta de razão inconsciente 
(Steiner [s.d.])3.

A Geografia escolar, pensando no recorte da Pedagogia Waldorf, é funda-
mental para a construção de uma visão crítica e consciente do mundo ao longo 
do desenvolvimento do ser humano. Ao vermos o questionamento das estrutu-
ras eurocêntricas, desafios à colonialidade do saber e a valorização de epistemo-
logias não-hegemônicas dentro das escolas Waldorf, percebe-se que os alunos 
terão uma visão mais ampla sobre não apenas sua realidade, mas sobre diversas 
realidades. A abordagem descolonial, aliada à interdisciplinaridade e sensível às 
diversas realidades locais, permite o desenvolvimento de uma compreensão mais 
profunda do aluno sobre seu lugar no mundo, fortalecendo o respeito à diversida-
de e incentivando um compromisso com a justiça social.

Considerações finais

Neste artigo, buscamos contextualizar a educação descolonial e colocá-la 
como um caminho de transgressão para o ensino colonialista. Para isso, tenciona-
mos a Pedagogia Waldorf e suas bases eurocêntricas e propomos o diálogo entre 
Steiner e cientistas e educadores do Sul Global. 

Entendemos que a Pedagogia Waldorf, idealizada por Rudolf Steiner, traz 

3. GA 34.



206    Revista Jataí

uma perspectiva humanista para a educação, baseando-se no desenvolvimento 
cognitivo dos indivíduos e na Antroposofia. Porém, sendo uma pedagogia com 
base na realidade europeia, ela pode reproduzir ideais coloniais e eurocentrismo, 
especialmente quando analisamos as referências culturais, artísticas e estéticas 
presentes no dia a dia das Escolas Waldorf.

Os estudos sobre Antroposofia e Pedagogia Waldorf estão caminhando no 
Brasil, mostrando-se cada vez mais presentes no cotidiano educacional do país. 
As iniciativas e práticas que propõem maior diversidade e reflexões sobre abor-
dagens decoloniais nas Escolas Waldorf ainda são individualmente apresentadas, 
por iniciativas próprias de cada educador, escola e comunidade escolar em que 
estão comprometidas em repensar a desigualdade racial e resquícios da coloni-
zação nas práticas educacionais. Nesse sentido, pretendemos contribuir com o 
debate, abrindo possibilidades para novas perspectivas, especialmente no viés do 
ensino de Geografia, porém que não se encerram nessa disciplina e tampouco se 
fecham com esse artigo. 

Referências 

GUERRA, M.; BACH, J. O currículo da Pedagogia Waldorf e o desafio da sua atualização. 

Revista E-Curriculum, São Paulo, v. 16, n. 3, p. 857-878, 2018. Disponível em: https://re-

vistas.pucsp.br/index.php/curriculum/article/view/29520. Acesso em: 11 set. 2025.

BACH JR, Jonas.; VEIGA, Marcelo. da; STOLTZ, Tânia. Educação, liberdade e sociedade em 

Paulo Freire e Rudolf Steiner. Educação em Revista, Marília, v. 13, n. 1, p. 47-62, 2012. 

Disponível em: https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/educacaoemrevista/article/

view/2807. Acesso em: 11 set. 2025.

BARTHOLL, Timo. Por uma geografia em movimento: a ciência como ferramenta de luta. 

Rio de Janeiro: Consequência, 2018.

CARINE, Barbará. Como ser um educador antirracista. São Paulo: Planeta do Brasil, 2023. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 

2019. 

KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/educacaoemrevista/article/view/2807
https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/educacaoemrevista/article/view/2807


A Pedagogia Waldorf pode ser descolonial?  207

KRENAK, Ailton. “Sempre estivemos em guerra”. Entrevistadora: Ana Paula Orlandi. 

Humboldt. Pertencimento. Disponível em: https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/

zug/21806968.html. Acesso em: 01 fev. 2025. 

MENEGUELLI, Gisella. Pedagogia Waldorf o que é? 10 princípios para entender a filoso-

fia de educação de Rudolf Steiner. GreenMe, 14 set. 2021. Disponível em: https://www.

greenme.com.br/viver/especial-criancas/60084-pedagogia-waldorf-10-principios-da-

-filosofia-da-educacao-de-rudolf-steiner/. Acesso em: 11 set 2025.

MIGNOLO, W. Interculturalidad, descolonización del estado y del conocimiento. Buenos 

Aires: Del Signo, 2006. p. 21-70.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y modernidad-racionalidad. In H., Bonillo (org.). Los con-

quistados. Bogotá: Tercer Mundo Ediciones; FLACSO, 1992. pp. 437-449.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: A coloniali-

dade do saber: etnocentrismo e ciências sociais – perspectivas latinoamericanas. Buenos 

Aires: Clacso, 2005. p. 107-126. Disponível em: https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/

sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso em: 11 set. 2025.

RIBEIRO, Aline Lucas. A Pedagogia Waldorf no Brasil: buscando caminhos antirracistas à 

luz da perspectiva decolonial. Dissertação (Pós-Graduação em Educação) - Universidade 

Estadual Paulista, Marília, 2023. Disponível em: https://repositorio.unesp.br/entities/pu-

blication/3996b052-4cc4-4f0b-b855-59b9315b8864. Acesso em: 11 set. 2025. 

RUFINO, Luiz. Vence-demanda: educação e descolonização. Rio de Janeiro: Mórula, 2021. 

SAID, Edward W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Com-

panhia das Letras, 1990.

SANTOS, Vivian Matias dos. Notas desobedientes: decolonialidade e a contribuição para 

a crítica feminista à ciência.  Revista Psicologia & Sociedade, n. 30, 2018. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/psoc/a/FZ3rGJJ7FX6mVyMHkD3PsnK/?lang=pt. Acesso em: 11 

set. 2025.

STEINER, Rudolf. A arte da educação I: o estudo geral do homem: uma base para a peda-

gogia. São Paulo: Ed. Antroposófica, 2007. 

https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/zug/21806968.html
https://www.goethe.de/prj/hum/pt/dos/zug/21806968.html
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://repositorio.unesp.br/entities/publication/3996b052-4cc4-4f0b-b855-59b9315b8864
https://repositorio.unesp.br/entities/publication/3996b052-4cc4-4f0b-b855-59b9315b8864
https://www.scielo.br/j/psoc/a/FZ3rGJJ7FX6mVyMHkD3PsnK/?lang=pt


208    Revista Jataí

STEINER, Rudolf. Geografia no espaço e história no tempo (GA 34). BVA - Biblioteca Vir-

tual da Antroposofia. [s. d.]. Disponível em: <https://bvapremium.com.br/rudolf-steiner-

-txt/>. Acesso em: 3 maio 2024.

STEINER, R. Os contos de fadas: sua poesia e sua interpretação. 2 ed. São Paulo: Antro-

posófica, 2012.

WALSH, Catherine. Interculturalidad y colonialidad del poder: un pensamiento y posicio-

namiento ‘otro’ desde la diferencia colonial. In: WALSH, C.; LINERA, A. G. (orgs.). Pensa-

miento crítico y matriz (de)colonial. Quito: Abya Yala, 2005. p. 13-48.



Narrando as histórias de vida    209

NARRANDO AS HISTÓRIAS DE VIDA: 
A BIOGRAFIA HUMANA 
COMO INSTRUMENTO 

DE CONEXÃO COM 
AS PRÓPRIAS ORIGENS 

E A IDENTIDADE COLETIVA

*Educadora com 23 anos de experiência em Pedagogia Waldorf; cursou a Formação de Pro-
fessores no Instituto de Educação de Nova Friburgo; formada em Pedagogia Waldorf pelo 
Seminário Brasil – Núcleo Nova Friburgo; licenciada em Língua Portuguesa/Literatura pela UFF/
RJ, Artes Visuais pela UNIMES, Pedagogia pela UNIFACVEST e pós-graduada em Gestão, Orien-
tação e Supervisão Escolar pela Faculdade São Luís e em Relações Étnico-Raciais pela Pedagogia 
para a Liberdade/Polo UniIBF; cofundadora da Trupe Família Clou; docente na Escola Waldorf 
Municipal Cecília Meireles; co-fundadora e vice-presidente da Associação Pedagógica Cecília 
Meireles; co-gestora da Rede das Organizações Sociais na Pedagogia Waldorf.

Talita Acrênea Melone*



210    Revista Jataí

RESUMO

Este trabalho relata uma experiência edu-
cativa desenvolvida em 2024 numa escola 
pública de pedagogia Waldorf no interior 
fluminense, onde se narrou a trajetória 
de Maria Andrade Melone - mulher negra, 
migrante, semianalfabeta e acreana - para 
turmas do 9° ano. A iniciativa buscou: va-
lorizar identidades indígenas e afro-bra-
sileiras por meio de histórias pessoais; 
revitalizar a tradição oral como prática 
pedagógica; e fomentar a autonomia do-
cente na elaboração de materiais didáticos 
contextualizados. Inspirada na noção de 
Conceição Evaristo (2020) sobre “histórias 
que o mundo desconsidera”, a propos-
ta articula os fundamentos Waldorf com 
abordagens decoloniais, tensionando cur-
rículos eurocêntricos. Integrado ao projeto 
biográfico da escola, o trabalho empregou 
narrativas de vida para: fortalecer vínculos 
ancestrais na educação; investigar relações 
entre identidade e território; exercitar a 
escrevivência como metodologia; e incor-
porar perspectivas amefricanas no currí-
culo. A análise demonstra como narrativas 
marginalizadas podem ressignificar práti-
cas educativas quando conjugadas com os 
princípios holísticos da pedagogia Waldorf, 
reposicionando educadores como autores 
de conteúdos culturalmente relevantes.

Palavras-chave: Pedagogia Waldorf; bio-
grafia; ancestralidade; identidade; territó-
rio; oralidade; escrevivência; amefricani-
dade.

ABSTRACT

This study documents an educational pro-
ject developed in 2024 at a Waldorf public 
school in rural Rio de Janeiro and presen-
ted to its 9th graders. It featured the life 
story of Maria Andrade Melone - a Black, 
migrant, semiliterate woman from Acre. 
The initiative aimed to value Indigenous 
and Afro-Brazilian identities through per-
sonal narratives, revive oral storytelling as 
teaching practice, and promote teacher 
autonomy in creating contextualized di-
dactic materials. Drawing on Conceição 
Evaristo’s (2020) concept of “stories the 
world ignores”, the project connects Wal-
dorf principles with decolonial approaches, 
challenging Eurocentric curricula. As part of 
the school’s biographical studies program, 
it employed life narratives to strengthen 
ancestral connections in education, exami-
ne identity-territory relationships, practice 
escrevivência (life-writing) as pedagogy, 
and incorporate ‘Amefrican’ perspectives. 
The analysis reveals how marginalized nar-
ratives can transform education when inte-
grated with Waldorf’s holistic framework, 
repositioning teachers as authors of cultu-
rally responsive content.

Keywords: Amefricanity; ancestry; biogra-
phy; escrevivência; identity; orality; terri-
tory; Waldorf Pedagogy.



Narrando as histórias de vida    211

Introdução 
 
O objetivo deste relato é compartilhar a experiência vivida em uma escola 

municipal Waldorf, localizada no interior do Estado do Rio de Janeiro, na qual foi 
narrada a biografia de Maria Andrade Melone, uma mulher negra, acreana, mi-
grante e semianalfabeta, para alunos do 9º ano do Ensino Fundamental. 

 Nesse contexto, destaca-se a relevância de contar “histórias que o mundo 
desconsidera”, como provoca Conceição Evaristo (2020), uma vez que as biogra-
fias majoritariamente narradas ao longo dos anos escolares são de pessoas bran-
cas, principalmente do gênero masculino e de ascendência europeia – quando 
não, europeus. 

Essa vivência estava inserida na proposta pedagógica da escola, que prevê 
o estudo do gênero biográfico por meio de um projeto de pesquisa desenvolvido 
pelos estudantes ao longo do ano letivo. Nele, os alunos se aprofundam na his-
tória de vida de uma personalidade que deixou sua marca no mundo, um legado 
social. 

1.Experiência
 
Durante os meses de fevereiro, março e abril de 2024, na Escola Waldorf 

Municipal Cecília Meireles, localizada no município de Nova Friburgo, interior do 
Estado do Rio de Janeiro, realizei, como professora regente, uma atividade pe-
dagógica com uma turma, inserida no contexto do conteúdo programático do 
ano letivo. O objetivo era narrar aos alunos a biografia da minha avó paterna, 
Maria Andrade Melone (1934-2023), uma mulher negra e indígena, acreana, 
semianalfabeta, migrante, empregada doméstica, costureira, lavadeira, poeta e 
muito mais. Por meio dessa narrativa, dividida em “episódios”, abordei conceitos 
como ancestralidade, identidade, território, questões sociais, raciais e de gênero, 
pelos quais minha avó passou, destacando, principalmente, sua capacidade de 
resiliência e criatividade para lidar com os desafios herdados e transmitidos aos 
seus descendentes. 

                                



212    Revista Jataí

Diariamente, ao final de cada aula, reservava um momento para contar a 
história. Nesses instantes, os alunos silenciavam, uma vela era acesa na “Mesa de 
Época” (um recurso pedagógico próprio da Pedagogia Waldorf) e eu narrava, de 
forma oral, o episódio escrito por mim, com base nos relatos e vivências que tive 
com minha avó ao longo dos anos. 

Nesse sentido, a escrevivência ocorreu em uma espécie de coautoria, na 
qual a voz da minha avó passou pela minha escrita e se transformou novamente 
em oralidade, colocando-nos no lugar que Evaristo aponta como: 

[...] ato audacioso de mulheres que rompem domínios impos-
tos, notadamente as mulheres negras, e se enveredam pelo ca-
minho da escrita: ‘O que levaria determinadas mulheres, nas-
cidas e criadas em ambientes não letrados, e, quando muito, 
semialfabetizados, a romperem com a passividade da leitura e 
buscarem o movimento da escrita? (Evaristo, 2020, p. 35).  

Minha avó não chegou a grafar sua própria história, mas era nítido seu 
encantamento com a escrita, especialmente em pequenos relatos sobre senti-
mentos e na redação de cartas. Lembro-me dela escrevendo “em voz alta” cartas 
que nunca foram enviadas aos familiares que se mantiveram em sua terra natal. 
Como parte da narrativa, introduzi uma breve contextualização do local onde Ma-

Fig. 1 – Desenho de Lousa “Acre” 

Fonte: Autoria própria, 2024.



Narrando as histórias de vida    213

ria vivia, no estado do Acre, em um seringal no coração da Floresta Amazônica, 
durante o Ciclo da Borracha – um período histórico que marcou profundamente 
essa região do país. 

Narrei fatos que envolviam temas comuns a todos, relacionados às fases 
do crescimento, como brincadeiras, relações com os pais e irmãos e, na fase adul-
ta, os desafios enfrentados, principalmente após migrar para o sul do país para 
trabalhar como babá, sempre acentuando os fatores relacionados ao território e 
às questões sociais.  Foram relatados alguns episódios, como o caso de racismo 
vivido por Maria em uma casa de família, onde trabalhava em troca de moradia e 
comida, situação que se repetiu diversas vezes, evidenciando um claro caso de ex-
ploração, herança de nossa estrutura escravocrata, em que ela foi acusada injus-
tamente de roubo pelo patrão, como retaliação por não ceder às suas investidas 
sexuais. O desfecho foi a “demissão” imediata, deixando uma mulher e seu filho 
literalmente na rua. Ou ainda quando, na hora de Maria tomar banho, o relógio 
era desligado para que não “gastasse luz”.  

Nesses momentos, eu narrava os eventos, e alguns alunos imediatamente 
reagiam com expressões de desagrado ou falas curtas. Porém, eu encerrava a 
narrativa, geralmente, em um momento dramático, apelando para o sentimento 
dos alunos, um recurso característico da Pedagogia Waldorf, e, no dia seguinte, 
perguntava: “Na situação de Maria, o que vocês fariam?” ou “Qual momento da 

Fig. 2 - Cenário Móvel

Fonte: Autoria própria, 2024.



214    Revista Jataí

história mais impactou vocês?”. Dessa forma, os alunos foram gradualmente le-
vados a se colocarem no lugar do outro de maneira empática. 

  

Percebi, também, maior aproximação e identificação com a história de 
vida de alguém que viveu muito perto de outra pessoa que eles conhecem (no 
caso, eu) e a construção “ao vivo”, a partir do relato oral, dessa memória ances-
tral e afetiva. Afinal, ao contar a história da minha avó, também estava narrando 
a minha própria história, minha origem, como bem afirma Beatriz Nascimento 
(2021), “é preciso que contemos nossa própria história”. Essa afirmação ressoa 
profundamente ao refletir sobre a importância de narrativas que valorizem as 
origens, as identidades e as trajetórias individuais e coletivas, especialmente da-
queles que foram historicamente silenciados.  Ao contar a história da minha avó, 
Maria Andrade Melone, não apenas honrei sua memória, mas também reafirmei 
a necessidade de dar voz às experiências de mulheres negras, indígenas e migran-
tes, cujas vidas são marcadas por resistência, resiliência e criatividade. 

Essa vivência buscou fundamentar o trabalho de pesquisa biográfica que 
os alunos desenvolveram ao longo do ano, cujo objetivo era a construção de um 
“livro” e uma apresentação oral sobre a vida de uma personalidade já falecida 
(com o ciclo de vida concluído) e com um legado reconhecido, escolhido por eles. 
Antes da definição dos nomes, perguntei aos alunos se lembravam dos biogra-
fados escolhidos pelos ex-alunos no ano anterior e provoquei: “Quantos eram 

Fig. 3 - Árvore Genealógica “Família Melone” e Exame de DNA

 Fonte: Autoria própria, 2024.



Narrando as histórias de vida    215

mulheres? Quantos eram negros ou negras? Indígenas? (mesmo sabendo que, 
aqui, a resposta seria inevitavelmente negativa). E brasileiros ou brasileiras?”. A 
partir desse questionamento, ofereci aos alunos uma lista de nomes de persona-
lidades que atendiam a esses critérios. Muitos deles já traziam suas preferências, 
principalmente influenciados por ídolos e referências familiares. No processo de 
escolha, pude observar que, dos dezenove biografados, seis eram personalidades 
negras, escolhidas, em sua maioria, por alunos pretos e pardos. 

Fig.4 - Personalidades negras escolhidas pelo 9º ano/2024 
para atividade “pesquisa biográfica”

 

 Pude acompanhar de perto os nove meses que se seguiram até a finali-
zação do livro sobre cada biografado e a apresentação oral da pesquisa. Nessa 
culminância, ficaram visíveis os frutos de um processo aprofundado, no qual a 
meta para o ano escolar em questão, segundo a Proposta Educacional Waldorf 
(2019), que é “conhecer ideias e ideais que podem conduzir a resultados concre-
tos; ideais que possuem caráter volitivo, como esteio anímico. Estudar biografias 
que podem servir de exemplo para o aluno”, havia sido plenamente atingida. 

 Após a apresentação da biografia, cada aluno foi indagado a respeito de 
sua escolha e do que havia aprendido com o legado daquela personalidade. “D.”, 
15 anos, respondeu:  

 No começo do ano, quando estávamos conhecendo persona-
lidades do ano passado, quantas tinham, quantas eram brasi-

Fonte: Autoria própria, 2024.



216    Revista Jataí

leiras, quantas eram mulheres e quais eram negras? Isso me 
fez refletir sobre o tipo de referência que temos e porque isso 
acontece. Pensando nisso, resolvi escolher Martin Luther King 
para fazer a biografia e, com isso, pude entender mais sobre 
mim mesmo como uma pessoa parda, já que sempre me via 
como uma pessoa branca [...]. (D., 2024). 

Esse mesmo aluno também relatou que, ao se compreender como uma 
pessoa negra, pôde olhar com outros olhos para sua família. Esse depoimento, 
em conjunto com todo o processo vivenciado em sala de aula, me fez refletir 
sobre o quanto o apagamento de culturas  se dá no macro e, principalmente, no 
micro, pois a prática ao redor da “árvore do esquecimento”, ritual simbólico para 
apagar as memórias dos escravizados (Gomes, 2019), ainda persiste e do quanto 
o projeto de embranquecimento gerou frutos e bastardos de origem ao longo dos 
séculos, segundo Munanga: “[...] o processo de formação da identidade nacional 
no Brasil recorreu aos métodos eugenistas, visando o embranquecimento da so-
ciedade.” (2008, p.15). 

Fig. 5 - Apresentação das biografias 
Nesse sentido, o provérbio iorubá “Gbóngbò nikan ló mò bí igi náà ṣe lè 

tó”, que significa, em tradução livre para o português, “Somente a raiz sabe o 
tamanho que a árvore pode alcançar”, torna-se um ato de resistência e trans-
mutação das histórias individuais e coletivas.  Ainda foi proposto aos alunos que 

Fonte: Autoria própria, 2024



Narrando as histórias de vida    217

escolheram personalidades negras que, por ocasião do Dia da Consciência Negra, 
no dia 20 de novembro, data que marca a valorização da cultura negra e a luta 
pela igualdade racial, compartilhassem suas pesquisas com a comunidade esco-
lar. Este foi, novamente, um momento de aprofundamento dos conhecimentos e 
exercício do protagonismo desses jovens. 

Fig. 6 - Apresentação de biografias de personalidades negras
 e roda de conversa 

Todo esse percurso foi marcado por muitas construções de novas memó-
rias e imaginações a respeito do que se foi, é e poderá ser. Um desdobramento 
que marcou coletivamente a classe, por ocasião da viagem de conclusão do Ensi-
no Fundamental, foi conhecer parte da trajetória de personalidades negras reco-
nhecidas e desconhecidas (ou apagadas) da história do Rio de Janeiro e do Brasil, 
por meio da visita ao circuito turístico da “Pequena África”, na capital fluminense. 
Nesse circuito, a visão dos alunos e professores foi ampliada a partir dos múltiplos 
sentidos, ressignificando ainda mais a experiência de resgate das raízes africanas, 
mas, sobretudo, lançando sementes potentes para o futuro, como nos diz o pro-
vérbio da África Ocidental: “O presente precisa subir nas costas do passado para 
ver o futuro”.

Fonte: Autoria própria, 2024



218    Revista Jataí

2. Análises e reflexões

Fig. 7 - Visita da turma do 9º ano ao Museu do Amanhã

Ao longo dos nove meses de trabalho pedagógico e pesquisa acadêmica, 
realizados quase que simultaneamente, pude observar a ampliação dos concei-
tos, mais que abordados, vivenciados. Como a confluência de rios que se reen-
contram, pois têm a mesma origem, e deságuam reunidos no oceano. Assumir o 
lugar de professor e autor de seu próprio roteiro didático é um lugar que desafia 
e emancipa, como nos ensina Steiner (2019): 

O professor precisa de uma concepção abrangente da vida; 
o professor precisa estar total e vivamente incorporado nela. 
O professor não precisa só de um conhecimento que lhe seja 
transmitido da pedagogia e da didática usual, não precisa ape-
nas especializar-se nesta ou naquela matéria; precisa, sobretu-
do, daquilo que constantemente se renova nele próprio (Stei-
ner, 2019, p. 119). 

Assim, buscar sentidos para vivificar o ensino é ir ao encontro de si mesmo 
de forma consciente. Cada passo da etapa foi acompanhado de muitas reflexões 
a respeito das intenções e conexões trazidas por meio dos conteúdos, principal-
mente para que o caminho individual de cada aluno e aluna fosse respeitado. 
As reflexões às quais chegaram foram por meio do caminho apontado, porém, 
nunca direcionadas para que respondessem a este ou àquele objetivo, como nos 

Fonte: Autoria própria, 2024



Narrando as histórias de vida    219

aponta Paulo Freire: “O respeito à autonomia e à dignidade de cada um é um 
imperativo ético e não um favor que podemos ou não conceder uns aos outros” 
(Freire, 1996, p. 66). 

Fig. 8 - Apresentação biográfica de Marielle Franco 
e depoimento da aluna M.E. Pinto

 Por isso, quando quase a metade das pesquisas biográficas tinham como de-
nominador comum a negritude de maneira mais ou menos consciente por parte dos 
alunos, entendi que o impulso dado agora teria o seu próprio destino. Em especial para 
os alunos pretos e pardos, houve o cuidado de minha parte para que não fossem indu-
zidos à escolha, pois há uma linha tênue nessa faixa etária que deve seguir pelo afeto 
e confiança, já que ainda estão fortemente permeados pela vida dos sentimentos e 
iniciando a conquista da autonomia do pensar, como diz Steiner ao descrever a con-
duta pedagógica de acordo com esta fase do desenvolvimento: “Nessa época, nasce 
na alma o impulso para transformar em julgamento tudo o que lhe advém” (Steiner, 
2015, p. 10). 

De certo modo, ao entrar com a biografia de pessoas que viveram e deixaram 
um legado, superando desafios individuais e coletivos, tem-se um elixir para que as for-
ças de transformação e mudança inerentes à fase que vem a seguir possam desabro-
char: “De modo geral, a verdade é esta: quando a criança entra na idade da puberda-
de, é preciso despertar nela um interesse, até certo ponto extraordinário, pelo mundo 
exterior. São enigmas que devem nascer na alma dos jovens” (Steiner, 2015, p. 12). 

Fonte: Autoria própria, 2024 Fonte: Autoria própria, 2024



220    Revista Jataí

Logo, estes jovens, chegarem, a partir da própria percepção de mundo(s), 
às próprias conclusões acerca da realidade que os cerca, como relatou D., 15 anos, 
ao se deparar com a descoberta de ser negro, como nos apresenta Neusa Santos 
na obra Tornar-se negro ou as vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 
ascensão social: “mas, é também, sobretudo, a experiência de comprometer-se a 
resgatar sua história e recriar-se em suas potencialidades” (Santos, 1983, p. 18). 

Considerações finais

Fig. 9 – “A Seringueira Ancestral” (técnica em stencil) 
e Retrato de minha avó, Maria Andrade Melone

“O saber tem muitos sentidos, o saber não se vê nem se sente, é complexo. 
Ele pode estar no sopro dos nossos antepassados, no milheto, na areia. Ele passa 
do espírito para o homem, do homem para o espírito.” (Trecho do filme Keita! O 
Legado Griot, de Dani Kouyatè, 1995.) Meu caminho individual passou por uma 
transformação ao longo desses meses de formação. Como pessoa, mulher, mãe 
e professora, trilhei questionamentos a respeito da minha autodeclaração étnico-
-racial, uma vez que, como filha de um casal interracial, mãe branca e pai negro, 
tive a infância marcada pela alcunha de “morena”, “cabocla” e até “mulata”, de-
pendendo do marcador racial e social do contexto, como Munanga nos diz: “Para 
manter a discriminação, é preciso fazer um apelo à ‘identidade’ escrita” (2020, p. 
46). Assim, mesmo com a passagem como branca em contextos majoritariamen-
te negros, minha origem mestiça foi constantemente lembrada pelo corpo social 

Fonte: Autoria própria, 2024 



Narrando as histórias de vida    221

do qual eu fazia parte. Porém, o que poderia ser um bloqueio, uma interrupção 
ou mesmo negação da busca pela minha identidade, tornou-se paulatinamente 
um impulso que direcionou escolhas e caminhos pessoais e profissionais. 

Um deles foi a procura pelo lugar do afeto, da arte e da transformação 
social. Educar reunindo esses três caminhos permitiu-me encontros com pessoas, 
livros, lugares e, novamente, pessoas. A Pedagogia Waldorf foi o meio para que a 
cultura — no sentido de cultivar — dessa tríade pudesse florescer. Acompanhar 
crianças e jovens ao longo de suas jornadas, por longos ou curtos períodos, permi-
tiu-me reconstruir a minha trajetória. E foi assim que cheguei aqui. 

Ao “partir, voltar e repartir”, como nos convida o rapper Emicida, a bio-
grafia de minha avó e, por consequência, a minha autobiografia, tracei um pacto 
profundo com os alunos que me ouviram diariamente e coescreveram essa(s) 
história(s) também. Lidar com fragmentos de ancestralidade em mim foi um pon-
to de retorno. 

O senso de legado e pertencimento foi alargado e, para além da dor, me 
reconheço não só como uma mulher parda, mãe e educadora, mas como a neta 
da Dona Maria. E as raízes dessa árvore, de onde minha ancestralidade se irradia, 
vão para além de onde os olhos podem ver. 

Referências 

EVARISTO, Conceição. Becos da memória. Belo Horizonte: Mazza, 2006. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 25. ed. 

São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

GOMES, F. Árvore do esquecimento: ritual e memória da escravidão. São Paulo: Compa-

nhia das Letras, 2019. 

KOUYATÉ, Dani. Keita! O legado Griot. Direção Dani Kouyaté. França: La Sept, Les Produc-

tions de la Lanterne, 1995. 94 min. DVD.

FEDERAÇÃO DAS ESCOLAS WALDORF DO BRASIL. Proposta educacional Waldorf. São 

Paulo: FEWB, 1998. 



222    Revista Jataí

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2008.  

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro ou as vicissitudes da identidade do negro brasi-

leiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.  

STEINER, R. A prática pedagógica segundo o conhecimento científico-espiritual do ho-

mem. 4. ed. São Paulo: Antroposófica, 2013. 

STEINER, R. Educação na puberdade. Tradução Rudolf Lanz, Jacira Cardoso. 4. ed. São 

Paulo: Editora Antroposófica, 2015. 

 

 



Narrativa autobiográfica    223

*Mestre em Diversidade e Inclusão pela Universidade Federal Fluminense (UFF). E-mail: 
fabianewaldhelm@id.uff.br.

Fabiane Aparecida Waldhelm*

NARRATIVA AUTOBIOGRÁFICA 
COMO ESTRATÉGIA 

DE FORMAÇÃO DOCENTE: 
RELATO DE EXPERIÊNCIA



224    Revista Jataí

RESUMO

Este relato de experiência descreve o de-
senvolvimento e a realização do curso 
“Teias da Inclusão: diálogo com profes-
sores sobre diversidade na perspectiva 
da Pedagogia Waldorf”, concebido como 
produto educacional vinculado à pesqui-
sa de Mestrado desenvolvida no Curso de 
Mestrado Profissional em Diversidade e In-
clusão da Universidade Federal Fluminense 
(UFF). A pesquisa integrou as ações do pro-
jeto de extensão Inovações pedagógicas 
para formar professores em diálogo com a 
inclusão e a diversidade, coordenado pela 
professora Dra. Rejany dos Santos Domi-
nick. A proposta formativa teve como eixo 
metodológico as narrativas autobiográficas 
de professores do Ensino Fundamental, ar-
ticuladas aos pressupostos da Pedagogia 
Waldorf. Por meio de rodas de conversa 
e práticas reflexivas, os educadores parti-
cipantes foram convidados a revisitar suas 
trajetórias escolares e profissionais, refle-
tindo sobre práticas de inclusão e exclusão 
vividas e reproduzidas no cotidiano esco-
lar. O curso, realizado em ambiente virtu-
al, configurou-se como espaço de escuta, 
acolhimento e ressignificação, destacando 
a potência formativa das experiências pes-
soais como dispositivos de transformação 
pedagógica. Os resultados evidenciam que 
a combinação entre autobiografia, escuta 
ativa e fundamentos da abordagem Wal-
dorf pode promover práticas docentes 
mais sensíveis, humanizadas e comprome-
tidas com a diversidade.

Palavras-chave: formação de professores; 
narrativas autobiográficas; inclusão esco-
lar; Pedagogia Waldorf; experiência docen-
te.

ABSTRACT 

This experience report describes the de-
velopment and implementation of the 
course “Webs of Inclusion: a Dialogue with 
Teachers on Diversity from the Waldorf 
Pedagogy Perspective,” designed as an 
educational product linked to a master’s 
research conducted in the Professional 
Master’s Program in Diversity and Inclusion 
at the Federal Fluminense University (UFF). 
The research was part of the extension 
project “Pedagogical Innovations to Educa-
te Teachers in Dialogue with Inclusion and 
Diversity”, coordinated by Professor Dr. 
Rejany dos Santos Dominick. The training 
proposal was centered on the autobio-
graphical narratives of elementary school 
teachers, articulated with the principles 
of Waldorf Pedagogy. Through conversa-
tion circles and reflective practices, parti-
cipating educators were invited to revisit 
their school and professional trajectories, 
reflecting on experiences of inclusion and 
exclusion within the school context. Con-
ducted in a virtual environment, the course 
provided a space for listening, support, and 
reinterpretation, highlighting the formati-
ve potential of personal experiences as ca-
talysts for pedagogical transformation. The 
results indicate that the combination of au-
tobiography, active listening, and Waldorf 
principles can promote teaching practices 
that are more sensitive and committed to 
diversity.

Keywords: autobiographical narratives; 
school inclusion; teacher training; teaching 
experience; Waldorf pedagogy.



Narrativa autobiográfica    225

Introdução

A formação de professores, especialmente no campo da educação inclu-
siva, apresenta desafios que vão além dos aspectos técnicos e legais do exercí-
cio profissional. A crescente heterogeneidade presente nas escolas exige que os 
educadores estejam constantemente ressignificando suas práticas e os sentidos 
atribuídos ao ensino. Diante desse cenário, essa experiência surgiu da necessida-
de de criar um espaço formativo que promovesse a escuta, o diálogo e a reflexão 
sobre os processos de inclusão e exclusão vivenciados no cotidiano escolar. Foi a 
partir dessa inquietação, vivenciada tanto na prática docente, quanto na trajetó-
ria de pesquisadora, que se consolidou a proposta formativa aqui apresentada.

O curso “Teias da Inclusão: diálogo com professores sobre diversidade na 
perspectiva da Pedagogia Waldorf” foi desenvolvido como produto educacional 
vinculado à pesquisa de Mestrado profissional realizada no Programa de Pós-gra-
duação em Diversidade e Inclusão da Universidade Federal Fluminense (UFF). A 
investigação, intitulada Pressupostos da Pedagogia Waldorf para a inclusão em 
educação: uma proposta de formação docente (Waldhelm, 2024), integrou as 
ações do projeto de extensão Inovações Pedagógicas para Formar Professores 
em Diálogo com a Inclusão e a Diversidade, coordenado pela professora Dra. Re-
jany dos Santos Dominick. A iniciativa formativa foi concebida a partir das lacunas 
que observei na minha prática e nas escutas realizadas com outros educadores, 
particularmente no que se refere à articulação entre os saberes práticos e os pro-
cessos subjetivos envolvidos no ato educativo.

A literatura sobre formação de professores evidencia que, embora os mar-
cos legais garantam o direito à educação inclusiva (Brasil, 2008; 2015), a efetiva-
ção desses princípios depende, em grande medida, da qualidade da formação 
docente. Autores como Nóvoa (1992), Tardif (2000) e Oliveira (2017) defendem 
que a formação continuada deve ir além da atualização técnica e normativa, en-
volvendo a reconstrução crítica das experiências profissionais e o fortalecimento 
da identidade docente. Ao longo da pesquisa, assumi como princípio compreen-
der os professores como sujeitos históricos, cujas trajetórias singulares configu-
ram experiências únicas, o que implica reconhecer que a escuta, a memória e a 
reflexão autobiográfica podem se constituir como ferramentas pedagógicas fun-



226    Revista Jataí

damentais para o aprimoramento da prática docente.
Com base nessa perspectiva, o curso Teias da Inclusão foi estruturado a 

partir da articulação entre dois eixos formativos: os fundamentos da Pedagogia 
Waldorf e a metodologia das narrativas autobiográficas. A Pedagogia Waldorf, 
concebida por Rudolf Steiner (1861–1925), propõe uma educação centrada no 
desenvolvimento integral do ser humano (físico, emocional e espiritual) e valoriza 
as dimensões artística, relacional e simbólica do processo de aprendizagem.

No entanto, é importante destacar que a diversidade humana nas institui-
ções educacionais contemporâneas apresenta características distintas das obser-
vadas na época dos pioneiros da Pedagogia Waldorf. Ainda assim, seus princípios, 
fundamentados nas concepções de Steiner, oferecem subsídios relevantes para a 
construção de práticas pedagógicas que valorizam as diferenças ao reconhecer a 
singularidade de cada aluno (Steiner, 2019).

Foi a partir dessa visão crítica e adaptada à realidade atual que incorporei 
esses fundamentos ao curso, buscando promover práticas inclusivas capazes de 
acolher a diversidade sociocultural, linguística, física e cognitiva.

A metodologia das narrativas autobiográficas, conforme abordada por De-
lory-Momberger (2006) e Josso (2004), possibilita que os sujeitos reflitam sobre 
suas histórias de vida, ressignifiquem experiências, reconstruam sentidos e de-
senvolvam novas formas de compreensão de sua prática. No âmbito da formação 
docente, essa abordagem favorece a valorização dos saberes produzidos na e pela 
experiência (Nóvoa, 1992; Passegi, 2011), os quais frequentemente permanecem 
invisibilizados ou negligenciados diante de propostas formativas prescritivas ou 
padronizadas.

Partiu-se, assim, da hipótese de que a integração dos referenciais da Peda-
gogia Waldorf e das narrativas autobiográficas poderia promover uma formação 
continuada mais dialógica e humanizada, estimulando a escuta ativa, o acolhi-
mento das diferenças e o aprofundamento da consciência dos professores acerca 
dos mecanismos de exclusão presentes no cotidiano escolar. O principal objetivo 
da experiência foi proporcionar, enquanto pesquisadora e professora, um espaço 
formativo coletivo no qual os educadores pudessem refletir sobre suas práticas, 
reconstruir sentidos para sua atuação e consolidar seu compromisso com uma 
educação inclusiva.



Narrativa autobiográfica    227

1. Desenvolvimento 

O curso Teias da Inclusão: diálogo com professores sobre diversidade na 
perspectiva da Pedagogia Waldorf foi concebido e implementado com base em 
uma abordagem qualitativa, orientada pela pesquisa-ação e pela narrativa auto-
biográfica. Essa metodologia permitiu investigar percepções e experiências com-
partilhadas nas rodas virtuais por meio da análise de histórias pessoais, instru-
mento que possibilita explorar os significados presentes nos relatos individuais, 
conforme fundamenta Nóvoa (1992) e Souza (2011).

O curso foi ofertado remotamente, com cinco encontros síncronos de duas 
horas via Google Meet e 20 horas de atividades assíncronas no Ambiente Virtual 
de Aprendizagem (AVA) Moodle da Coordenação de Educação a Distância da UFF, 
totalizando 30 horas.

O desenvolvimento ocorreu entre novembro e dezembro de 2023. A se-
quência intencional dos conteúdos privilegiou a construção dialógica do conheci-
mento, integrando experiências individuais aos fundamentos da Pedagogia Wal-
dorf.

O público prioritário foi composto por professores de escolas públicas mu-
nicipais de Nova Friburgo e de redes parceiras, públicas e privadas, vinculadas ao 
Projeto de Extensão Inovações pedagógicas para formar professores em diálogo 
com a inclusão e a diversidade. Inicialmente, foram disponibilizadas 55 vagas, mas 
a demanda, ampliada pela divulgação via ProExUFF, resultou em 67 inscrições, o 
que exigiu a ampliação do número de vagas. Entre os inscritos, 56 identificaram-
-se como mulheres, confirmando a predominância feminina na docência básica, 
conforme dados do Censo Escolar (Brasil, 2022). 

O grupo apresentou diversidade regional, com predominância de partici-
pantes do estado do Rio de Janeiro, seguidos por Minas Gerais, São Paulo e Bahia. 
Também foram observadas variações quanto à formação, tempo de atuação e 
vínculo com redes públicas e privadas. Especialistas convidados participaram de 
algumas sessões, enriquecendo as discussões e aprofundando as reflexões.

As rodas de conversa foram conduzidas de forma horizontal, estimulando 
o compartilhamento de memórias e desafios presentes nas trajetórias docentes. 
A escuta atenta das narrativas evidenciou tanto o potencial acolhedor da escola, 



228    Revista Jataí

quanto as tensões e as contradições enfrentadas no cotidiano escolar. As ativi-
dades assíncronas (autorreflexões, fóruns, análise de vídeos e leituras dirigidas) 
integraram o percurso formativo.

Observou-se que parte dos participantes já atuava em escolas Waldorf, en-
quanto outros possuíam pouco ou nenhum contato prévio com essa abordagem 
pedagógica. Essa diversidade contribuiu para um diálogo que expôs diferentes 
compreensões e experiências. As narrativas também indicaram lacunas na for-
mação docente sobre inclusão, que ultrapassam o simples ato da matrícula, assim 
como um desejo comum por práticas pedagógicas mais sensíveis às demandas 
socioculturais e afetivas contemporâneas.

A definição dos temas dos encontros considerou o arcabouço legal da edu-
cação inclusiva, abrangendo a Constituição Federal (1988), o Estatuto da Criança 
e do Adolescente (Lei nº 8.069/90), a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacio-
nal (Lei nº 9.394/96) e normativas do Ministério da Educação, como a Declaração 
de Salamanca (1994) e a Declaração Internacional de Montreal sobre Inclusão 
(1996). Esse referencial orientou as discussões, embora a prática tenha evidencia-
do que, apesar da existência de leis e políticas voltadas para a inclusão, sua efe-
tivação ainda enfrenta muitas barreiras, como as dificuldades de adaptação à di-
versidade escolar, as lacunas na formação docente e a presença de preconceitos 
estruturais, muitas vezes incorporados de forma inconsciente pelas instituições, 
dificultando a superação de padrões excludentes. 

Ao longo do processo formativo, evidenciou-se a importância das habilida-
des do educador (respeito, empatia, flexibilidade e comunicação) para lidar com 
a diversidade nas salas de aula. Os temas propostos estimularam reflexões so-
bre crenças e abordagens pedagógicas, relacionando-as às estruturas sociais que 
sustentam processos de exclusão, e contribuíram para fortalecer uma cultura de 
apoio mútuo entre os membros da comunidade escolar.

Tal como exposto anteriormente, o curso foi estruturado em cinco módu-
los, com base nos seguintes temas e objetivos:

•	 Diversidade e Inclusão: este módulo contemplou a apresentação do 
curso e dos participantes, bem como a investigação das compreen-
sões sobre diversidade, com ênfase no respeito às diferenças e nas 



Narrativa autobiográfica    229

bases legais da inclusão. O objetivo foi subsidiar a construção de prá-
ticas pedagógicas mais equitativas e sensíveis à pluralidade presente 
no contexto escolar.

•	 Pedagogia Waldorf: educação como arte: foram apresentados os 
princípios integradores do pensar, sentir e querer, característicos des-
sa abordagem, bem como o compartilhamento de experiências prá-
ticas. A proposta foi ampliar a compreensão dos participantes acerca 
do potencial formativo da Pedagogia Waldorf e de suas contribuições 
para uma prática pedagógica mais sensível e integrada. Neste encon-
tro, destaquei a figura do educador na Pedagogia Waldorf, enfatizan-
do seu papel em orientar, inspirar e apoiar cada criança em seu de-
senvolvimento integral, considerando suas capacidades individuais e 
potencial criativo. Exemplos do cotidiano escolar ilustraram práticas 
que fomentam um ambiente acolhedor para a diversidade. Durante 
a roda de conversa, perguntei sobre a familiaridade dos participantes 
com a Pedagogia Waldorf, reconhecendo que essa abordagem ainda 
não é amplamente divulgada nos cursos de formação. Percebi que al-
guns membros do grupo já atuavam em escolas federadas ou com ini-
ciativas Waldorf. Eles destacaram o interesse no curso devido à cone-
xão entre essa pedagogia e a inclusão. As trocas promoveram, a meu 
ver, um importante intercâmbio sobre estratégias inclusivas e contri-
buíram para repensar a aplicabilidade dessa abordagem em diferentes 
contextos educacionais, adaptando-a às necessidades específicas de 
cada aluno e comunidade.

•	 Currículo como ponte para uma educação intercultural: foi realizada 
uma análise comparativa entre a Pedagogia Waldorf e o modelo edu-
cacional tradicional, com ênfase nos temas da diversidade, inclusão e 
interculturalidade. A discussão considerou as interações horizontais 
entre culturas, conforme proposto por Sagüés Silva (2021), visando 
refletir sobre possibilidades de construção curricular mais dialógicas 
e inclusivas. As conversas em grupo ampliaram nossa compreensão 



230    Revista Jataí

sobre o currículo como reflexo de escolhas políticas, filosóficas e ide-
ológicas da sociedade, levando-nos a pensar sobre o que é ensinado, 
como é ensinado e por que é ensinado. Também discutimos sobre o 
currículo como um espaço de poder, onde certos saberes, experiên-
cias e discursos são legitimados como importantes, enquanto outros 
são silenciados.

•	 Para Além da Diversidade, a Diferença: no desenvolvimento desta 
parte, propôs-se uma reflexão sobre as múltiplas dimensões da di-
ferença (culturais, sociais, históricas e subjetivas) fundamentada nos 
estudos de Brah (2006) acerca das opressões interseccionais e das 
estratégias para seu enfrentamento. No texto Diferença, Diversidade, 
Diferenciação, a autora destaca a importância de identificar e articu-
lar as interseções entre distintas formas de opressão, ressaltando a 
urgência de “formular estratégias para enfrentar todas elas na base 
de um entendimento de como se interconectam e articulam” (Brah, 
2006, p. 376). Nesse contexto, exploramos os marcadores sociais da 
diferença, que categorizam aspectos identitários e ajudam a entender 
como certas diferenças se transformam em desigualdades estruturais. 
Ao tomarmos consciência de nossa própria identidade e das razões 
que a constituem, torna-se possível efetuar mudanças e transforma-
ções significativas, tanto internas quanto externas. A partir dessa pre-
missa, discutimos a complexidade de trazer nossa bagagem pessoal 
para o ambiente escolar, onde nossos sentimentos, ideias, sonhos e 
medos se encontram com a diversidade dos alunos, colegas e parcei-
ros. A vida se constrói a partir das experiências vividas. Sentir-se repre-
sentado e reconhecido permite-nos comunicar e desenvolver o nosso 
potencial. A educação, assim, é um processo contínuo e dinâmico que 
busca expandir nossas capacidades e promover o desenvolvimento in-
tegral, preparando os indivíduos para atuar plenamente na vida (Wal-
dhelm, 2024).

•	 Esperançando: no desenvolvimento deste último módulo, destacou-



Narrativa autobiográfica    231

-se a educação como prática da (e para a) liberdade e promoção da 
autonomia. Enfatizou-se o papel do professor na criação de ambientes 
que atendam às necessidades emocionais e intelectuais dos alunos, 
buscando superar barreiras étnico-raciais, sexuais e de classe, com 
base nas obras de Paulo Freire (2016) e bell hooks (2013). Esse en-
contro também nos fez refletir sobre como nossas emoções e experi-
ências pessoais se entrelaçam e afetam aqueles ao nosso redor. Cada 
interação que estabelecemos desencadeia uma série de reações que 
impactam, de alguma forma, o outro. Ao abraçarmos nossas diferen-
ças, criamos espaço para que outros também se expressem de manei-
ra autêntica, promovendo um ambiente onde a diversidade não é ape-
nas tolerada, mas comemorada. Contudo, também ponderamos que 
a escola é um complexo social gestado no interior de uma sociedade, 
carregando consigo suas marcas estruturais. Dentro de nosso contexto 
social, o que é definido como “diferente” muitas vezes é determinado 
pelas normas e crenças vigentes. Essa tessitura cria uma hierarquia de 
diferenças, em que algumas são exaltadas enquanto outras são mar-
ginalizadas, gerando exclusão e sofrimento para aqueles que não se 
enquadram no molde dominante. Em vez de perpetuar desigualdades 
e discriminações, precisamos reconhecer as múltiplas formas de ser e 
existir. No desfecho deste encontro e como encerramento da roda de 
conversa, foi lançado um convite: sejamos transgressores! Professores 
progressistas não precisam ensinar a resistência à dominação, pois ela 
surge da própria capacidade dos estudantes de imitar, sentir e pensar 
criticamente sobre o mundo (Waldhelm, 2024).

Desde o início, houve a intenção de que as rodas de conversa ultrapassas-
sem um caráter apenas catártico, buscando direcionar emoções e reflexões para 
mudanças concretas nas práticas pedagógicas. As avaliações finais indicaram que 
os objetivos foram alcançados, e muitos participantes relataram ter repensado 
e ressignificado suas ações em sala, alinhando-as às necessidades diversas dos 
alunos. Como relatou uma participante:



232    Revista Jataí

Este curso foi de excelente importância para minha formação 
pessoal e profissional. [...] Quando cresço como pessoa, isso 
se reflete em minha atuação profissional. Em minha escola, já 
vivenciamos situações que, com as partilhas deste curso, pude-
mos refletir com maior maturidade sobre a inclusão para ajudar 
as crianças (N.A.B., 2023).

Essa experiência reforça a ideia de que a transformação na educação de-
pende da autoeducação contínua do professor, conforme destaca Steiner (2003, 
2015). Trata-se de um processo permanente de desenvolvimento de habilidades 
e valores que sustentam uma prática inclusiva, sensível e integral.

Considerações Finais

A experiência formativa proporcionada pelo curso Teias da Inclusão con-
figurou-se como um espaço significativo de escuta, reflexão e ressignificação da 
prática docente em diálogo com os desafios da inclusão educacional. Mais do que 
a simples transmissão de conteúdos, o curso mobilizou os participantes em suas 
dimensões cognitivas, emocionais e relacionais, favorecendo uma revisão crítica 
das concepções sobre ensino, aprendizagem e diversidade.

Guiados pelos princípios da pedagogia freiriana e da Pedagogia Waldorf, e 
utilizando a metodologia da narrativa autobiográfica, os docentes foram convida-
dos a revisitar suas histórias pessoais, conferindo novos sentidos a experiências 
muitas vezes silenciadas. Esse processo fortaleceu a empatia, ampliou o reco-
nhecimento da diversidade como componente essencial da prática educativa e 
promoveu uma compreensão mais ampla da inclusão, para além das abordagens 
restritas à educação especial.

A organização do curso buscou romper com modelos tradicionais hierár-
quicos de formação, privilegiando uma abordagem horizontal e dialógica, na qual 
a inclusão se manifesta como prática cotidiana pautada no respeito às singulari-
dades e na valorização dos saberes construídos no dia a dia escolar. A introdução 
de elementos da Pedagogia Waldorf, ainda pouco presente na formação inicial e 
continuada dos participantes, contribuiu para ampliar o repertório teórico-prá-
tico, sem pretensão de prescrição, mas com foco na apropriação intencional e 



Narrativa autobiográfica    233

contextualizada desses conhecimentos. 
Também foi possível perceber, ao longo da experiência com a metodologia 

da narrativa autobiográfica, que, ao assumir o papel de protagonista de sua pró-
pria trajetória, o educador fortalece a reflexão sobre suas práticas pedagógicas e 
desenvolve uma postura mais consciente e ativa em sua formação continuada. 
Nesse processo de autonarração, ele se engaja em um diálogo constante com 
as realidades do cotidiano escolar, reconhecendo a educação como um proces-
so dinâmico que exige flexibilidade para se adaptar e se renovar continuamente. 
Embora desafiador, esse percurso possibilita a construção de práticas pedagógi-
cas mais inclusivas, sensíveis e alinhadas às necessidades reais dos alunos e da 
comunidade escolar.

Ao retomar os objetivos propostos, constatou-se que foram alcançados, 
evidenciando o potencial da experiência formativa. O curso promoveu o enga-
jamento dos participantes, contemplando aspectos tanto cognitivos quanto 
emocionais. Observou-se uma ampliação na compreensão sobre diversidade e 
inclusão, evidenciada tanto nos relatos compartilhados durante os encontros 
síncronos quanto nas produções escritas na plataforma. Além disso, houve es-
tímulo à adoção de estratégias que valorizam as múltiplas vozes presentes no 
contexto escolar. Esses resultados ressaltam a importância de espaços formativos 
alinhados à realidade cotidiana da prática docente, indicando a necessidade de 
aprofundamentos e ações contínuas que considerem as variadas experiências e 
demandas desse cenário.

Formações que integrem teoria, prática e sensibilidade são fundamentais 
para construir uma educação que acolha e respeite a diversidade. Isso significa ir 
além da transmissão de conteúdos, incorporando a aplicação no dia a dia escolar 
e o desenvolvimento da capacidade do educador de perceber e valorizar as dife-
renças com ética e empatia. O modelo apresentado aqui funciona como um con-
vite para continuar essa caminhada, fundamentada no diálogo e no compromisso 
com uma pedagogia do encontro, que reconhece o outro como sujeito legítimo 
e vê as diferenças como fontes de aprendizado e transformação. Avançar nessa 
direção exige uma postura contínua de escuta, reflexão e renovação das práticas, 
sempre conectada às experiências concretas vividas nas escolas.



234    Revista Jataí

Referências

BRAH, A. Diferença, diversidade, diferenciação: interseccionalidade e estratégias para 

enfrentar múltiplas opressões. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 14, n. 3, p. 

367–386, 2006. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/

1062-9244.2006v14n3p367. Acesso em: 19 jun. 2025.

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Diário Oficial 

da União, 1988. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/cons-

tituicao.htm. Acesso em: 19 jun. 2025.

BRASIL. Lei nº 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o estatuto da criança e do 

adolescente. Brasília: Presidência da República,1990. Disponível em: http://www.planal-

to.gov.br/ccivil_03/leis/l8069.htm. Acesso em: 19 jun. 2025.

BRASIL. Lei nº 13.146, de 6 de julho de 2015. Institui a lei brasileira de inclusão da pessoa 

com deficiência (Estatuto da pessoa com deficiência). Brasília, DF: Presidência da Repúbli-

ca, 2015. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2015/lei/

l13146.htm. Acesso em: 19 jun. 2025.

BRASIL. Ministério da Educação. Declaração de Salamanca sobre Princípios, Política e 

Prática da Educação Inclusiva. Salamanca, 1994. Disponível em: https://unesdoc.unesco.

org/ark:/48223/pf0000098427. Acesso em: 19 jun. 2025.

BRASIL. Ministério da Educação. Declaração Internacional de Montreal sobre Educação 

Inclusiva. Montreal: Unesco, 1996. Disponível em: https://www.unesco.org/en/articles/

international-declaration-montreal-inclusive-education. Acesso em: 19 jun. 2025.

BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira. Censo es-

colar da educação básica 2022: resumo técnico. Brasília, DF: Inep, 2022. Disponível em: 

https://www.gov.br/inep/pt-br/areas-de-atuacao/pesquisas-estatisticas-e-indicadores/

censo-escolar/resultados/2022. Acesso em: 19 jun. 2025.

DELORY-MOMBERGER, C. Formação e socialização: o projeto dos ateliers biográficos. 

Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 32, n. 2, 2006. Disponível em: https://www.scielo.br/j/

ep/a/GxgXTXCCBkYzdHzbMrbbkpM/?format=html&lang=pt. Acesso em: 11 set. 2025. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/1062-9244.2006v14n3p367
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/1062-9244.2006v14n3p367
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8069.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l8069.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2015/lei/l13146.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2015/lei/l13146.htm
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000098427
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000098427
https://www.unesco.org/en/articles/international-declaration-montreal-inclusive-education
https://www.unesco.org/en/articles/international-declaration-montreal-inclusive-education
https://www.scielo.br/j/ep/a/GxgXTXCCBkYzdHzbMrbbkpM/?format=html&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ep/a/GxgXTXCCBkYzdHzbMrbbkpM/?format=html&lang=pt


Narrativa autobiográfica    235

FREIRE, P. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 23. ed. 

São Paulo: Paz e Terra, 2016.

HOOKS, b. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 

WMF Martins Fontes, 2013.

JOSSO, M.-C. Autobiografia, identidade e ensino. São Paulo: Cortez, 2004.

NÓVOA, A. Formação de professores e profissão docente. In: _____ (org.). Os professores 

e a sua formação. 2. ed. Lisboa: Dom Quixote, 1992.

OLIVEIRA, J. C. Formação continuada de professores e práticas inclusivas. Educação & Re-

alidade, Porto Alegre, v. 42, n. 1, p. 123–141, 2017.

PASSEGGI, M. C. Saberes docentes e formação: desafios e possibilidades. Campinas: Pa-

pirus, 2011.

SAGÜÉS SILVA, A. F. La enseñanza superior no aprende: uma estratégia para fazer univer-

sal a universidade. RevistAleph, n. 35, p. 112, abr. 2021. Disponível em: https://periodi-

cos.uff.br/revistaleph/article/view/45594. Acesso em: 19 jun. 2025.

SOUZA, E. C. de. Territórios das escritas do eu: pensar a profissão - narrar a vida. Educa-

ção, Porto Alegre, v. 34, n. 2, p. 213–220, mai./ago. 2011. Disponível em: https://revista-

seletronicas.pucrs.br/faced/article/view/8707. Acesso em: 11 set. 2025. 

STEINER, R. A arte da educação I: o estudo geral do homem, uma base para a pedagogia. 

Tradução Rudolf Lanz., Jacira Cardoso. 5. ed. São Paulo: Antroposófica, 2015.

STEINER, R. A arte da educação II: metodologia e didática no ensino Waldorf. São Paulo: 

Antroposófica, 2003.

STEINER, R. O conhecimento do ser humano e a estrutura do ensino. São Paulo: Antro-

posófica, 2019.

TARDIF, M. Saberes profissionais dos professores e conhecimentos universitários: ele-

mentos para uma epistemologia da prática profissional dos professores e suas conse-

quências em relação à formação para o magistério. Revista Brasileira de Educação, n. 

13, p. 5–24, 2000. Disponível em: http://anped.tempsite.ws/novo_portal/rbe/rbedigital/

https://periodicos.uff.br/revistaleph/article/view/45594
https://periodicos.uff.br/revistaleph/article/view/45594
https://revistaseletronicas.pucrs.br/faced/article/view/8707
https://revistaseletronicas.pucrs.br/faced/article/view/8707
http://anped.tempsite.ws/novo_portal/rbe/rbedigital/RBDE13/RBDE13_05_MAURICE_TARDIF.pdf


236    Revista Jataí

RBDE13/RBDE13_05_MAURICE_TARDIF.pdf. Acesso em: 19 jun. 2025.

WALDHELM, F. A. Pressupostos da Pedagogia Waldorf para a inclusão em educação: 

uma proposta de formação docente. 2024. Dissertação (Mestrado Profissional em Diver-

sidade e Inclusão) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2024. Disponível em: ht-

tps://app.uff.br/riuff/handle/1/37546. Acesso em: 19 jun. 2025.

http://anped.tempsite.ws/novo_portal/rbe/rbedigital/RBDE13/RBDE13_05_MAURICE_TARDIF.pdf
https://app.uff.br/riuff/handle/1/37546
https://app.uff.br/riuff/handle/1/37546


A intersecção entre saúde e educação  237

A INTERSECÇÃO ENTRE 
SAÚDE E EDUCAÇÃO 

NO PROCESSO DE APRENDIZAGEM 
DO ALUNO SURDO 
E A CONTRIBUIÇÃO 
DA NEUROCIÊNCIA 
NESSE PROCESSO

*Pedagoga formada pela PUC-SP, especialista na área de surdez e inclusão, formação em 
Seminário Waldorf Intamores Botucatu, Mestra em Educação UNIFESP-SP, Doutoranda em 
Educação e Saúde UNIFESP-SP, docente na Faculdade Rudolf Steiner. 

Lidiane Cristina Maziero* 



238    Revista Jataí

RESUMO

Este artigo comtempla reflexões sobre a 
intersecção entre saúde e educação no 
contexto do processo de aprendizagem do 
aluno surdo, destacando como a neuroci-
ência pode contribuir para a compreensão 
e o aprimoramento do processo, contudo, 
analisando práticas pedagógicas que in-
fluenciam o estudante surdo.

Palavras-chave: Neurociência; Educação; 
surdez; processo de aprendizagem; inclu-
são.

ABSTRACT

This article contemplates reflections on 
the intersection between health and edu-
cation in the context of the deaf student’s 
learning process, highlighting how neuros-
cience can contribute to understanding 
and improving this process, while analyzing 
pedagogical practices that influence the 
deaf student.

Keywords: deafness; Education; inclusion; 
learning process; neuroscience.



A intersecção entre saúde e educação  239

Introdução

Educação e saúde são espaços para produzir diálogos que envolvem os sa-
beres outorgados ao desenvolvimento humano. A intersecção entre esses dois 
campos desperta, atualmente, cada vez mais pesquisas.

De acordo com a Organização Pan-americana de Saúde (OPS) (1995), a as-
censão da saúde, no contexto escolar, parte de um caminho integral e multidis-
ciplinar do ser humano, que conceitua as pessoas em seu contexto comunitário, 
social, familiar e ambiental.

Nessa perspectiva, Pelicioni (1999) discute que

As ações de promoção de saúde visam desenvolver conheci-
mentos, habilidades e destrezas para o autocuidado da saúde e 
a prevenção das condutas de risco em todas as oportunidades 
educativas; bem como fomentar uma análise sobre os valores, 
as condutas, condições sociais e os estilos de vida dos próprios 
sujeitos envolvidos (Pelicioni, 1999, p.12).

Ao longo dos anos, a educação e a saúde na escola têm as ações centrali-
zadas nas especificidades, empenhando-se em modificar os comportamentos e 
atitudes que, na maioria das vezes, são julgados pelas influências procedentes da 
realidade em que as crianças estavam inseridas.

Pelicioni e Torres (1999) analisam que ações isoladas aconteciam focadas 
no trabalho que envolvia a saúde, partindo de uma visão assistencialista nos pro-
cessos educacionais e sem argumentos, trazendo a conscientização sobre saúde 
em relação ao tema e suas inter-relações para a dinâmica da vida.

Em 1954, a Comissão de Especialistas em Educação em Saúde, da Orga-
nização Mundial da Saúde (OMS) trouxe a necessidade de olhar para os espa-
ços escolares, oferecendo várias atividades que favoreçam a saúde e não apenas 
uma atividade de transferir conhecimento sobre aspectos intrinsicamente ligados 
a ela.

Nesse sentido, foi divulgada uma abordagem inicial trazendo a concepção 
de Escola Promotora de Saúde (OMS, 1954), cuja proposta seria que as escolas 
pudessem ser ambientes que proporcionassem saúde e bem-estar para toda co-



240    Revista Jataí

munidade, incluindo professores, alunos, funcionários e familiares, desse modo 
trabalhando juntos, visando à qualidade de vida. Essa experiência irá permitir que 
o ambiente escolar seja rico em conhecimentos integrados à saúde.

Assim como na XIV Conferência Mundial em Educação em Saúde, imple-
mentou-se um documento no qual se afirmava que todos os locais onde fosse 
desenvolvida educação deveriam ser espaços para diálogos e aplicação das su-
gestões básicas que foram apresentadas da Declaração de Alma Ata e da Carta de 
Ottawa (Brasil, 2001).

Contudo, essas discussões apregoavam a ideia de que saúde devia ofere-
cer à população condições necessárias para se aperfeiçoar além do envolvimento 
trazendo paz, educação, moradia, alimentação, renda, justiça social e equidade.

Muitos encontros internacionais aconteceram em torno desse tema, a par-
tir do qual se refletiu e se expôs, claramente, a importância de promover a saúde 
no âmbito escolar. Diante disso, o Brasil percebeu a necessidade de abordar esse 
tema em suas políticas e ações.

Na Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional de 1996 (LDBEN), re-
solução nº 5.692, a temática que envolvia saúde era abordada pelo Referencial 
Curricular Escolar trazendo como referência o Programa de Saúde, sem ser atri-
buído como disciplina curricular e sim como uma atividade desenvolvida por um 
modelo contínuo (Brasil, 1996a).

De acordo com parecer CFE n°2.264/74, o objetivo era conduzir a criança 
e o adolescente a ter hábitos saudáveis com a sua higiene pessoal, a alimentação, 
atividades esportivas, trabalho e lazer, consentindo-lhes a sua utilização sem tar-
dar o sentido de preservação da saúde pessoal (Brasil, 1974, p.43).

Com a nova LDBEN 9.394/96, bem como com a construção dos Parâme-
tros Curriculares Nacionais, a saúde na área da educação chegou a ser conside-
rada um tema transversal, evidenciando a importância de se integrarem as duas 
áreas, já que ambas se fundamentam na formação e nos princípios de consciência 
crítica (Brasil, 1996).

Assim, coadunamos com a perspectiva de Catrib et al., (2003) de que, nas 
práticas sociais voltadas para educação e saúde dentro de uma proposta escolar, 
devem constar:



A intersecção entre saúde e educação  241

(1) O reforço do sujeito social para capacitá-lo a cuidar de si e 
agir em grupo e em defesa da promoção da saúde; (2) a va-
lorização da subjetividade e intersubjetividade no processo de 
conhecimento da realidade, privilegiando o diálogo como ex-
pressão da comunicação; (3) o estímulo à participação como 
algo inerente ao viver coletivo; (4) a utilização de estratégias 
que permitam a coexistência da interface de várias áreas do 
conhecimento; (5) o reconhecimento da dimensão afetiva no 
processo de transformação e tomada de decisão, e (6) o incen-
tivo e fomento de parcerias por meio de redes sociais de apoio 
(Catrib et al., 2003, p.184).

No contexto contemporâneo, no que se refere à intersecção entre saúde 
e educação, a neurociência chega trazendo contribuições no desenvolvimento do 
ser humano, a fim de elucidar os efeitos de ambas as áreas nos processos de en-
sino e aprendizagem.

A neurociência institui um conjunto de uma variedade de áreas do conhe-
cimento, tais como psicologia, neurologia, biologia e a medicina nuclear, que in-
vestigam o Sistema Nervoso (SN). Segundo Lent (2001), o termo mais adequado 
para titular este conhecimento, atualmente, seria neurociências.

Como afirma Guerra (2010),

Os avanços das neurociências esclareceram muitos aspectos do 
funcionamento do SN, especialmente do cérebro, e permitiram 
uma abordagem mais científica do processo ensino-aprendiza-
gem. Funções relacionadas à cognição e às emoções, presentes 
no cotidiano e nas relações sociais, como dormir, comer, gos-
tar, reconhecer, falar, compreender, ter atenção, esquecer, ex-
perimentar, ajudar, lembrar, calcular, planejar, julgar, rir, movi-
mentar-se, trabalhar, emocionar-se são comportamentos que 
dependem do funcionamento do cérebro (Guerra, 2010, p.2).

As experiências sensoriais, a memória, a motricidade, a aprendizagem e a 
emoção, bem como o comportamento dos seres humanos, recebem influência 
do Sistema Nervoso. Assim, ele possui uma configuração que consente recepção, 
transmissão, organização e análise dos estímulos do ambiente, como informa Ru-
bin (2006), sendo importante assimilar que essa estrutura funciona para atuar na 
compreensão de como ocorrem os processos de ensino-aprendizagem.



242    Revista Jataí

Deste modo, torna-se pertinente ter o conhecimento do sistema nervoso 
nos processos fisiológico e patológico, com intuito de aprimorar práticas educa-
tivas, tencionando a redução das dificuldades do processo de ensinar e aprender 
(Escribano, 2007).

As dificuldades de aprendizagem podem ocorrer por uma diversidade 
de fatores, inclusive os que estão presentes em sala de aula. Segundo Markova 
(2000), o ser humano aprende de diferentes maneiras, utilizando da sua indivi-
dualidade neste processo da inteligência natural, que sua mente usa para criar e 
compreender. A autora supracitada apresenta referências nos diferentes mode-
los de aprendizagem, que são baseados no processamento que o cérebro recebe. 

Nesta perspectiva, Markova (2000) percebe que o ser humano utiliza o cé-
rebro de diversas maneiras para aprender, de modo que o sistema escolar precisa 
se ater a esse princípio. Enquanto isso não acontecer, o sistema educacional pode 
prejudicar o ensino e a aprendizagem dos educandos, afastando as pessoas de 
sua naturalidade para aprender.

Com base nestes argumentos, é possível constatar que os educandos 
aprendem por diversas maneiras e ritmos, sendo provável que, no ambiente es-
colar, apresentem alterações no funcionamento que envolve o sistema nervoso, 
tornando a aprendizagem mais difícil.

Sabemos que são fundamentais os cuidados durante o pré-natal para um 
desenvolvimento esperado para o Sistema Nervoso. Nessa fase, estruturas ce-
rebrais estão sendo concebidas e conexões entre as células nervosas – sinapses 
– que determinam geneticamente e se estabelecem para garantir uma organiza-
ção estrutural e funcional fundamental para os comportamentos, como andar, 
comunicar-se, sugar, expressar emoções etc. 

Algumas deficiências podem ser causadas por fatores nutricionais, ingestão 
de certas substâncias químicas, questões genéticas ou cromossômicas e podem 
alterar a estrutura básica de sistema nervoso. A criança que apresenta alterações 
no sistema nervoso mostrará diferentes comportamentos, algumas habilidades 
com limitações, diferentes compreensões cognitivas, podendo necessitar de es-
tratégias pedagógicas específicas.

Também é preciso considerar algumas alterações resultantes de uma defi-
ciência que conduz esse educando a interagir socialmente de um jeito diferente, 
sendo necessário um olhar diferenciado para o seu desenvolvimento. A Legisla-



A intersecção entre saúde e educação  243

ção Brasileira define, em seu Decreto nº 3.298 de 20 de dezembro de 1999, no 
3° artigo, inciso I, deficiência como “toda perda ou anormalidade de uma estru-
tura ou função psicológica, fisiológica ou anatômica que gere incapacidade para 
o desempenho de atividade, dentro do padrão considerado normal para o ser 
humano” (Brasil, 1999).

Cabe sinalizar que a maneira natural de o ser humano aprender por dife-
rentes caminhos faz com que os professores procurem por alternativas que aten-
dam aos alunos com deficiência, com o intuito de que a neurociência possa agre-
gar valor ao processo de ensino e aprendizagem, com diferentes metodologias de 
ensino, conforme abordaremos a seguir.

1. O processo de ensino-aprendizagem e a neurociência

A escola é um espaço que viabiliza não apenas a formação individual do 
educando, mas a sua vida social, política e cultural. Para almejar esses objetivos, 
o aluno deve receber e assimilar todos os conhecimentos que lhe são apresenta-
dos, que visam ao seu desenvolvimento por meio de práticas pedagógicas signi-
ficativas.

A concepção de prática pedagógica precisa considerar os diversos aspectos 
dessa formação, como aborda Gomes (2006):

Uma prática pedagógica precisa ter dinâmica própria, que lhe 
permita o exercício do pensamento reflexivo, conduza a uma 
visão política de cidadania e que seja capaz de integrar a arte, a 
cultura, os valores e a interação, propiciando, assim, a recupe-
ração da autonomia dos sujeitos e de sua ocupação no mundo, 
de forma significativa (Gomes, 2006, p.233).

Neste processo de ensino e aprendizagem, o educador executa um papel 
importante, sendo ele o mediador entre o conhecimento e o educando, oportuni-
zando melhores situações e meios para que ocorra o processo de aprendizagem, 
visto que: “Precisamos aprender a facilitar o processo de aprendizagem. Em vez 
de simplesmente acumularmos novas teorias e mais informações, que estarão ul-
trapassadas em alguns anos, devemos nos concentrar em aprender como apren-
der” (Markova, 2000, p.17).



244    Revista Jataí

Deste modo, a aprendizagem, assim como aquisição de novas informações 
e habilidades, cinge o sistema nervoso do indivíduo que está contornado pela re-
cepção, transmissão, análise, organização, desencadeando resposta de tudo que 
ocorre no externo e interno do corpo, controlando tudo que o organismo rece-
be, como estímulos do ambiente, para suscitar respostas adequadas (Constanzo, 
2007). 

A aquisição dos conteúdos teóricos se dá por meio da aprendizagem, que 
está entrelaçada com as estruturas cerebrais, exclusivamente no sistema límbico 
temporomedial, como hipocampo, a amígdala e o córtex entorrinal (Dalgalarron-
do, 2008).

O hipocampo é um local do sistema nervoso, no qual os neurônios se divi-
dem, ou seja, é uma região cerebral que possui estrutura importante para memó-
ria, aprendizagem e noção espacial, sendo necessária na formação dos processos 
de ensino e aprendizagem. Por isso, estudos sobre a neurociência na educação 
vêm cada vez mais sendo discutidos e têm conquistado espaços em diversos âm-
bitos na área educacional, trazendo aprendizagem significativa aos educandos. 
Goswami (2004) reitera que estudos da aprendizagem unem educação e neuro-
ciência.

2. A contribuição da neurociência na educação de surdos 

A escola é responsável pela transmissão de conteúdos, de valores afetivos, 
psicológicos, intelectuais, socioculturais, sempre contribuindo para a redução 
das desigualdades, oferecendo oportunidades reais inclusivas, oportunizando o 
respeito pelas diferenças. Para Franco (2018), é necessário impulsionar o conhe-
cimento escolar e sua operacionalização, para que os educandos possam ter au-
tonomia, garantindo atuação ativa, expressando liberdade no exercício de uma 
cidadania íntegra e solidária.

Nesse caso, é fundamental redefinir o planejamento para que atividades 
possam ser organizadas com interações, de maneira que cada aluno possa viven-
ciar situações que envolvem o processo de ensino-aprendizagem de maneira be-
néfica (Perrenoud, 2001).

Vale ressaltar que a surdez não influencia no processo de desenvolvimento 



A intersecção entre saúde e educação  245

socioemocional do educando, tudo depende de como as pessoas atuam no dia a 
dia e o que propiciam para que essa criança cresça e se desenvolva na linguagem, 
na comunicação (Mainieri, 2011).

Amaral e Almeida (2015) e Borges et al. (2017) trazem apontamentos fun-
damentais sobre a neuroplasticidade, compreendida como a capacidade de o 
sistema nervoso se modificar e reestruturar em níveis anatômicos, fisiológicos e 
cognitivos. Essa capacidade pode ser observada na forma como o sistema nervo-
so se modifica com as experiências que o ser humano recebe do ambiente inter-
no e externo. Vygotsky (1997), em Fundamentos da defectologia, no capítulo “So-
bre el problema de la educación y del desarrollo lingüísticos del niño sordomudo”, 
demonstra a importância da neurociência na surdez. Brettas (2015, p.2) cita que 
“a cultura adapta o psicológico fomentando o jeito de pensar e de agir quando o 
indivíduo se encontra no grupo”.

Segundo Lent (2001), a plasticidade neural consegue ser classificada em ti-
pos diferenciados: plasticidade adaptativa, plasticidade prejudicial e plasticidade 
benéfica. A plasticidade adaptativa refere-se à capacidade de o sistema nervo-
so adaptar-se e fazer uma compensação da ausência de funções específicas. Por 
exemplo, quando uma pessoa perde ou já nasce sem audição, outros sentidos, 
como tato e visão, acabam se desenvolvendo para compensar a deficiência. As-
sim, resulta em uma compreensão com mais eficiência, com maior agilidade na 
leitura dos gestos da Língua Brasileira de Sinais (Libras).

A plasticidade prejudicial está atrelada a uma alteração neural negativa 
que resulta em dificuldades cognitivas, dificuldades comportamentais e na ma-
nutenção de padrões neurais patológicos.

Nesse sentido, Demidoff, Pachedo e Sholl-Franco (2007, p. 234) discutem 
os efeitos da neuroplasticidade, destacando que a reorganização sináptica nem 
sempre traz benefícios, pois pode acarretar distúrbios neurológicos ou psicoló-
gicos. Contudo, os mecanismos da plasticidade prejudicial são essenciais para o 
desenvolvimento que promove a neuroplasticidade positiva.

 A plasticidade benéfica é conhecida como cross-modal, sendo uma plasti-
cidade que conduz como um cruzamento. De acordo com Marques et al. (2012), 
esse termo pode ser referido quando se declara que o indivíduo surdo apresen-
ta maior desempenho visual devido à restrição auditiva, por causa de mudanças 



246    Revista Jataí

intermodais que surgem nos estágios posteriores do processamento visual. Ou 
seja, o indivíduo com surdez utiliza o potencial plástico dos neurônios para criar 
conexões sinápticas que coadjuvem sua cognição para cumprir tarefas que neces-
sitem, exclusivamente, da audição do indivíduo típico.

É notável que cada surdo expõe o próprio padrão de plasticidade cross-
-modal, criando manejos para se conectar com o mundo devido à sua falta de au-
dição. Vale ressaltar que não é apenas o sentido da visão que será conscrito para 
atender a essa plasticidade cross-modal, existem surdos que utilizam de outros 
sentidos, como por exemplo o tátil.

De acordo com Fuentes (2014), a audição apresenta papel importante na 
percepção da criança sobre o mundo, no período de 27 semanas de vida. No pe-
ríodo fetal, o bebê já consegue captar sons, tonalidades, entonação da voz da 
mãe. Após o nascimento, nos primeiros dias de vida, o recém-nascido já consegue 
identificar, claramente, o som da voz materna. Esse fato intensifica a importância 
da audição para formar conhecimento e interagir no ambiente que está ao seu 
redor.

Como assinala Santos et al. (2011),

Não é uma habilidade sensorial única, isolada. Não se refere 
a uma mera detecção do sinal acústico, uma vez que muitos 
mecanismos e processos neurofisiológicos e cognitivos são 
necessários para uma perfeita decodificação, percepção, reco-
nhecimento e interpretação do sinal auditivo. O Sistema Nervo-
so Auditivo Central (SNAC) é, portanto, um sistema altamente 
complexo e redundante, constituído por múltiplos componen-
tes e níveis de organização interativa sequencial e paralela. Tem 
papel relevante e essencial para o correto reconhecimento e 
discriminação de eventos auditivos, desde os eventos mais sim-
ples, como um estímulo não verbal, até mensagens complexas, 
como é o caso da fala e da linguagem (Santos et al., 2011, p. 

460-461).

A audição exerce papel primordial na previsão de eventos. Isso resulta que 
o reconhecimento do mundo ocorre por estímulos sonoros, sendo pela tonalida-
de, amplitude, modulação entonação etc. A neuroplasticidade auditiva apresenta 
papel fundamental na formação dos sons, criando uma interação sinérgica com o 



A intersecção entre saúde e educação  247

sentido da visão. Na educação dos surdos, é importante considerar Libras como 
a primeira língua do indivíduo surdo, a língua com a qual esse indivíduo irá se 
desenvolver em todos os processos do seu amadurecimento, e o papel da neuro-
ciência é atrelar essa realidade ao processo de aprendizagem, fazendo com o que 
o indivíduo surdo possa se desenvolver cada vez mais.

Considerações finais

O processo de aprendizagem do aluno surdo possui complexas interações 
entre saúde e educação, além dos aspectos sociais e psicológicos. A intersecção 
entre saúde e educação é importante para garantir um processo de ensino- 
aprendizagem eficaz e inclusivo, considerando os aspectos linguísticos do aluno 
surdo, promovendo habilidades cognitivas em seu desenvolvimento.

A neurociência, cada vez mais, tem contribuído para compreendermos 
a funcionalidade do cérebro dos alunos surdos, como eles processam as infor-
mações, principalmente na aquisição da Libras. Assim nota-se que a plasticidade 
cerebral é pertinente no processo de aquisição da Libras, que é o principal meio 
de comunicação dos surdos. Essas descobertas possibilitam novas práticas para a 
educação de surdos, permitindo abordagens que se adequam melhor às necessi-
dades neurocognitivas específicas.

Contudo, para promover uma educação inclusiva, faz-se necessário reco-
nhecer a surdez não como limitação, mas como uma diferença linguística e cul-
tural, que necessita de abordagem adequada para se alcançar os objetivos pro-
postos.

A partir da associação entre saúde e educação e o avanço da neurociência, 
é possível fomentar o desenvolvimento cognitivo e emocional dos alunos surdos, 
respeitando suas identidades e promovendo sua inclusão na sociedade.

Referências

BRASIL. Ministério da Educação e do Desporto. Referencial curricular nacional para a 

educação infantil: conhecimento de mundo. Brasília: MEC, 1998. Disponível em: https://

portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/rcnei_vol1.pdf. Acesso em: 12 set. 2025. 

https://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/rcnei_vol1.pdf
https://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/rcnei_vol1.pdf


248    Revista Jataí

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional. Brasília: Presidência da República, 1996. Disponível em: https://www.

planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 12 set. 2025.

BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros curriculares nacionais. Brasí-

lia: Ministério da Educação, 1998. Disponível em: https://portal.mec.gov.br/seb/arqui-

vos/pdf/introducao.pdf. Acesso em: 12 set. 2025. 

AMARAL, L.; ALMEIDA, J. Neuroplasticity in congenitally deaf humans. Revista portuguesa 

de psicologia, n. 44, p. 39-45, 2015. Disponível em: https://sites.google.com/site/revis-

taportuguesadepsicologia/numeros-publicados/vol-44/v44-39. Acesso em: 12 set. 2025. 

BORGES, R. R. et al. Spike timing-dependent plasticity induces non-trivial topology in the 

brain. Neural Networks, n. 88, p. 58-64, abr. 2017. Disponível em: https://core.ac.uk/rea-

der/77601823?utm_source=linkout. Acesso em: 12 set. 2025.

BRETTAS, K. P. A inclusão matemática de um aluno surdo na rede municipal de Juiz de 

Fora mediada por um professor colaborativo surdo de libras atuando em bidocência. 

2015. Dissertação (Mestrado Profissional em Educação Matemática) - Universidade Fe-

deral de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2015. Disponível em: https://repositorio.ufjf.br/jspui/

handle/ufjf/1137. Acesso em: 12 set. 2025.

CATRIB, A.M.F. et al. Saúde no espaço escolar. In: BARROSO, M.G.T.; VIEIRA, N.F.C.; VA-

RELA, Z.M.V. (orgs.). Educação em saúde no contexto da promoção humana. Fortaleza: 

Edições Demócrito Rocha, 2003. 

CONSTANZO, L. S. Fisiologia. São Paulo: Elsevier, 2007. 

DALGALARRONDO, P. Psicopatologia e semiologia dos transtornos mentais. Porto Ale-

gre: Artmed, 2008.

DEMIDOFF, A.O.; PACHECO, F.G.; SHOLL-FRANCO, A. Membro-fantasma: o que os 

olhos não veem, o cérebro sente. Ciências & Cognição, Rio de Janeiro, v.12, nov. 

2007. Disponível em: https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pi-

d=S1806-5821200700030002. Acesso em: 12 set. 2025.

ESCRIBANO, C. L. Contribuciones de la neurociencia al diagnóstico y tratamiento educa-

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm
https://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/introducao.pdf
https://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/introducao.pdf
https://sites.google.com/site/revistaportuguesadepsicologia/numeros-publicados/vol-44/v44-39
https://sites.google.com/site/revistaportuguesadepsicologia/numeros-publicados/vol-44/v44-39
https://core.ac.uk/reader/77601823?utm_source=linkout
https://core.ac.uk/reader/77601823?utm_source=linkout
https://repositorio.ufjf.br/jspui/handle/ufjf/1137
https://repositorio.ufjf.br/jspui/handle/ufjf/1137
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1806-5821200700030002
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1806-5821200700030002


A intersecção entre saúde e educação  249

tivo de la dislexia del desarrollo. Revista de Neurología, v. 44, n. 3, p. 173-180, 2007. Dis-

ponível em: https://sid.usal.es/idocs/F8/ART13092/contribuciones_de_la_neurociencia.

pdf. Acesso em: 12 set. 2025.

FUENTES, D. Neuropsicologia: teoria e prática. 2. ed. Porto Alegre: Artmed, 2014.

GOMES, A. M. A. et al. Os saberes e o fazer pedagógico: uma integração entre teoria e 

prática. Educar em Revista, Curitiba, n. 28, p. 233-247, 2006. Disponível em: https://

www.scielo.br/j/er/a/cGmN7WyL7hP5DzCh6ZWYJCr/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 

12 set. 2025. 

GOSWAMI, U. Neuroscience and Education. British Journal of Education and Psychology, 

v. 74, n 1, p. 1-14, 2004. Disponível em: https://bpspsychub.onlinelibrary.wiley.com/doi/

epdf/10.1348/000709904322848798. Acesso em: 12 set. 2025. 

GUERRA, L. B. Como as neurociências contribuem para a educação escolar? FGR em Re-

vista, Belo Horizonte, n. 5, p. 6-9, out. 2010. Disponível em: https://atividadeparaeduca-

caoespecial.com/wp-content/uploads/2015/01/revista_5edicao.pdf. Acesso em: 12 set. 

2025.

LENT, R. Cem bilhões de neurônios: conceitos fundamentais em neurociência. São Paulo: 

Atheneu, 2001.

MAINIERI, Cláudia Mara Padilha. Desenvolvimento e aprendizagem de alunos surdos: 

cognitivo, afetivo e social. Curitiba: IESDE, 2011.

MARKOVA, D. O natural é ser inteligente: padrões básicos de aprendizagem a serviço da 

criatividade e educação. São Paulo: Summus, 2000.

MARQUES, C. A.; MARQUES, L. P. Do universal ao múltiplo: os caminhos da inclusão. In: 

LISITA, V.; SOUSA, L. (orgs.). Práticas educacionais, práticas escolares e alternativas de 

inclusão escolar. Rio de Janeiro: DPA, 2003. p. 223-239. 

ORGANIZAÇÃO MUNDIAL DE SAÚDE. Comissão de Especialistas em Educação em Saúde 

da Organização Mundial da Saúde. Washington: OMS, 1954.

ORGANIZAÇÃO PANAMERICANA DE SAÚDE. Educación para la salud: un enfoque inte-

gral. Washington: OPS, 1995. (Série HSS/SILOS, n. 37).

https://sid.usal.es/idocs/F8/ART13092/contribuciones_de_la_neurociencia.pdf
https://sid.usal.es/idocs/F8/ART13092/contribuciones_de_la_neurociencia.pdf
https://www.scielo.br/j/er/a/cGmN7WyL7hP5DzCh6ZWYJCr/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/er/a/cGmN7WyL7hP5DzCh6ZWYJCr/?format=pdf&lang=pt
https://bpspsychub.onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1348/000709904322848798
https://bpspsychub.onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.1348/000709904322848798
https://atividadeparaeducacaoespecial.com/wp-content/uploads/2015/01/revista_5edicao.pdf
https://atividadeparaeducacaoespecial.com/wp-content/uploads/2015/01/revista_5edicao.pdf


250    Revista Jataí

PELICIONI, C. A escola promotora de saúde. São Paulo: Faculdade de Saúde Pública da 

Universidade de São Paulo, 1999. p.12. (Séries Monográficas).

PERRENOUD, Philippe. A pedagogia na escola das diferenças: fragmentos de uma socio-

logia do fracasso. Porto Alegre: Artmed, 2001.

VYGOTSKY, L. S. Fundamentos de la defectologia. Tomo V. Cuba: Editorial Pueblo y Edu-

cación, 1995.

VYGOTSKY, L. S. Obras escogidas V: fundamentos de defectologia. Madrid: Visor, 1997.


	_Hlk204592231
	_Hlk207746316
	_Hlk207726467
	_heading=h.ts8d91905izw
	_Hlk208885484
	Bookmark
	_Hlk208504625
	_Hlk208507756
	_Hlk208507807
	_Hlk208509106
	_Hlk208508942
	_Hlk208508977
	_Hlk208509035
	_Hlk208509183
	_Hlk208509222
	_Hlk208505383
	_uct4ug2mffpt
	_npiqaqqwfes7
	_tttuhnu9sxg5
	_Hlk208821341
	_Hlk166926310
	_Hlk208510711
	_Hlk208510724
	_Hlk208510737
	_Hlk208510748
	_Hlk208510760
	_Hlk208510770
	_Hlk208506340
	_Hlk201150796
	_Hlk201150808
	_Hlk201150821
	_Hlk201150853
	_Hlk201150864
	_Hlk201150874
	_Hlk201150892
	_Hlk201150903
	_Hlk201150915
	_Hlk201150926
	_Hlk201150942
	_Hlk201150972
	_Hlk201150995
	_Hlk201151021
	_Hlk201151032
	_Hlk201151052
	_Hlk201151065
	_Hlk201151078
	_Hlk201151095
	_Hlk201151157
	_Hlk201151191
	_Hlk201151207
	_Hlk201151231

